Sul fondamento di Cristo (cf. 1Cor 3,5-23)
Tratti costitutivi e crescita della comunione nelle chiese paoline

Daniele Fortuna'

Riassunto: Lautore focalizza loriginale definizione paolina di chiesa quale “Corpo di
Cristo”, dimostrando come, nella visione mistica dellApostolo, questo si identifichi
con ogni comunita locale riunita nel nome di Gesl. Il Corpo di Cristo pre-esiste
ed il credente viene immerso in esso tramite il battesimo. Ogni ekklésia fondata da
Paolo, come quella di Corinto, ¢ nata dall'azione unitaria delle tre persone divine
attraverso 'annunzio apostolico. Ne consegue che la grazia di Dio, il kerygma del
Crocifisso-Risorto e la manifestazione potente dello Spirito costituiscano come
il DNA delle chiese paoline. Tutto cid implica che tra tutti i battezzati si inauguri
un “nuovo ordine di relazioni’, basato sul riconoscimento dell'uguale dignita di tutti,
sul rispetto e valorizzazione delle diversita di ognuno, su una reciproca e cordiale
accoglienza. LEucarestia alimenta la comunione con Cristo e con tutti gli altri
battezzati e fa crescere verso la perfezione dellamore. Nella conclusione l'autore
propone tre domande che aiutino a riflettere sulla comune identita ecclesiale, in vista
di una piu fruttuosa lofferta di sé e del proprio carisma a vantaggio del Corpo di
Cristo che ¢ la Chiesa.

Parole-Chiave: Paolo, ekklésia, Trinita, Corpo di Cristo, battesimo, eucarestia, koinonia.

Abstract: The author focuses on the original Pauline definition of the church as “the
Body of Christ”, demonstrating how, in the Apostle’s mystical vision, this is identified
with every local community united in the name of Jesus. The Body of Christ pre-
exists and the believer is immersed in it through baptism. Every ekklésia founded
by Paul, like that of Corinth, was born from the unified action of the three divine
persons through the apostolic proclamation. It follows that the grace of God, the
kérygma of the Crucified-Risen and the mighty manifestation of the Spirit represent
the DNA of Pauline churches. This implies that among all the baptised people a “new
order of relationships”, based on the acknowledgement of the equal dignity of all the
people, on the respect and valorization of each person’s diversity, on a mutual and
kind reception is inaugurated. Eucharist nurtures the communion with Christ and
with all the other baptised people and makes us grow towards the perfection of love.
In the conclusion the author proposes three questions that help to reflect on the
common ecclesiastic identity, with a view of a more fruitful offer of oneself and of
one’s charism to the advantage of the Body of Christ which is the Church.

Key words: Paul, ekklésia, Trinity, Body of Christ, baptism, Eucharist, koinonia.

! Docente incaricato di filologia ed esegesi neotestamentaria presso I'Istituto Superiore di
Scienze Religiose di Reggio Calabria della Pontificia Facolta Teologica dell'Italia Meridionale.

67

ARTTICOTTE COMIINTCAZIONT



INUIZVIOINIINOD 4 110UJLLdV

Introduzione

Sebbene il Concilio Vaticano II abbia rimesso a fuoco il significato
originario della parola neotestamentaria “ekklésia”*, buona parte della cultura
laica, se non anche quella di molti cristiani, continua a considerare la Chiesa
soltanto secondo modelli riduzionisti (sociologici, strutturali, gerarchici o
religionisti...)’, ignorando quel mistero di comunione che le & proprio e che
scaturisce dal suo fondamento in Cristo. Il presente articolo non intende
trattare in modo esauriente la questione, ma solo focalizzare loriginale
definizione paolina di chiesa quale «Corpo di Cristo», per poi analizzare
gli elementi costitutivi che 'apostolo poneva nelle chiese di sua fondazione,
affinché potessero crescere nella comunione secondo le relazioni tipiche di
coloro che sono «in Cristo Gesu» (cfr. Fil 2,6), senza per questo annullare
le caratteristiche particolari di ciascuna chiesa e quelle proprie di ciascun
battezzato. Comprendere meglio la nostra identita ecclesiale, in quanto
«popolo che deriva la sua unita dall'unita del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo» (LG 4), puo aiutarci a donare noi stessi, ciascuno secondo il proprio
carisma, per la crescita del Corpo di Cristo (cfr. Rm 12,1-2).

1. L Apostolo Paolo e la sua visione di chiesa come «Corpo di Cristo».

Tutti conosciamo Pinstancabile attivitd missionaria dell'apostolo Paolo.
Egli, ponendosi alla fine della lista degli apostoli come un aborto richiamato
alla vita, poteva dire in piena verita: «la sua grazia in me non é stata vana, ma
ho faticato piu di tutti loro» (1Cor 15,10). Tuttavia, non sempre consideriamo
con la dovuta attenzione le motivazioni profonde del suo ministero e della
continua sollecitudine che egli aveva per le chiese (cfr. 2Cor 11,28-29), affinché
potessero crescere nella comunione in Cristo e diventare irreprensibili per
la venuta del Signore Gesu (cfr. 2Cor 11,2; 1T5 1,23). E commovente vedere
Paolo spendersi totalmente per ognuna delle chiese locali da lui fondate® e, in

2 Romano Penna precisa cosi il senso originario del termine greco ekklésia (lett. assemblea,
convocazione) nel NT: «Con il termine “chiesa” non si intende designare alcun apparato
gerarchico settoriale, bensi I'intera comunita dei battezzati che in Cristo riconoscono il
fondamento della propria identita e il vero motivo della comunione che li lega insieme» (R.
PENNA, Il DNA del cristianesimo. Lidentita cristiana allo stato nascente, San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 2004, p.243).

3 Cfr. C. Aucias - R. CAcrtTr, Inchiesta sul Cristianesimo. Come si costruisce una religione,
Mondadori, Milano 2008.

4In Rm 15,20 Paolo precisa di aver rivolto la sua missione evangelizzatore soltanto dove Cristo
non era stato ancora annunziato.

68



1Ts 2,7-12, paragonarsi a una madre (letteralmente ad una «nutrice») e a un
padre infaticabile, tutto dedito alla crescita dei suoi figli e bramoso di dare alla
sua giovane comunita non solo il vangelo di Dio, ma anche la sua stessa vita.

Perché, dunque, Paolo fondava chiese locali? Perché ne curava la crescita
con tanta premura? Che valore avevano queste chiese agli occhi di Paolo? Per
rispondere a tali domande, proviamo ad approfondire anzitutto Ioriginalissima
definizione paolina di chiesa quale «Corpo di Cristo».

Nel nuovo Testamento, infatti, oltre al piti usuale termine ekklésia con
due sole apparizioni nei vangeli (Mt 16,18; 18,17) e innumerevoli ricorrenze
negli altri scritti, ci sono tanti modi per dire chiesa. La prima lettera di Pietro,
per esempio, che non usa mai il termine ekklésia, adopera diversi termini
equivalenti: Comunita di fratelli (2,17 e 5,9), costituitasi grazie alla comune
rigenerazione operata dalla Parola di Dio (cfr. 1,23); Casa spirituale, che
viene edificata «stingendosi a Cristo», pietra «scartata dai costruttori», ma
«divenuta testata d’angolo» (cfr. 2,4-7); Sacerdozio santo/regale, «per offrire
sacrifici spirituali, graditi a Dio mediante Gesu Cristo» (cfr. 2,5.9); Stirpe
eletta/Nazione santa, partecipe della stessa elezione di Cristo e della stessa
santita di Dio (cfr. 2,9; 1,165 2,6); Popolo che Dio si é acquistato, per proclamare
~ le gesta mirabili di Colui che chiama dalle tenebre alla sua luce meravigliosa
(cfr. 2,9-10)°.

Altre suggestive immagini di Chiesa ce le offre levangelista Giovanni®: per
lui la comunita dei discepoli di Cristo, fondata sulla sua stessa autodonazione
(cfr. Gv 13,1-32), ¢& il gregge di Gesui, che vive in un rapporto di intima e
reciproca conoscenza col suo Buon Pastore (cfr. Gv 10,1-18)’, & la vite del Padre,
costituita da Gest stesso e dai tralci che rimangono uniti a lui nell'amore (cfr.
Gv 15,1-17), & la famiglia di Gest, chiamata a condividere con lui la gioia di
appartenere all'unico Dio e Padre (cfr. Gv 20,17), come gia anche suggeriva
un légion gesuano conservato nella tradizione sinottica (cfr. Mc 3,31-35 parr.).
Infine, va menzionata I'immagine della Chiesa Sposa di Cristo, utilizzata da Ef
5,21-33 e ancor piu dal libro dell’Apocalisse, in cui tutto il percorso storico di
purificazione della Chiesa, in vista della venuta del Signore, ¢ presentato come

5 Cfr. M. MAZzZEO, Lettere di Pietro. Lettera di Giuda. Nuova versione, introduzione e commento,
ed. Paoline, Milano 2002.

¢ Cfr. X. LEON-DUFOUR, Lettura dellevangelo secondo Giovanni, San Paolo, Cinisello Balsamo
(Milano) 2007.

7 Limmagine si trova anche in 1Pt 2,25 e 5,2-4, dove, pill esattamente, si parla di «gregge di
Dio», di cui Gesti & I'«arcipastore».

69

ARTTICOTT E COMUNICAZIONI



INUIZVOINIINOD 4 110V91LLdV

un passaggio «dal fidanzamento alla nuzialita escatologica»®.

Ebbene, nonostante si registri nel NT una tale ricchezza di definizioni, solo
Paolo identifica la chiesa (pit1 esattamente, ognuna delle comunita locali che
si radunano nel nome di Gest1) con il Corpo di Cristo: «ora voi siete corpo
di Cristo e [sue] membra, ciascuno per la sua parte» (1Cor 12,27). Che cosa
vuol dire ’Apostolo con questo sintagma e da dove proviene una cosi originale
definizione? Per rispondere a tale questione, bisogna anzitutto intendere bene
quale senso bisogna attribuire al genitivo «di Cristo» riferito al «corpo»; e
qui si presentano, di fatto, due possibilita: genitivo di appartenenza o genitivo
epesegetico’.

Nel primo caso la Chiesa & corpo di Cristo nel senso di societas, cio¢ come
un corpo sociale, comunitario, una corporazione gia costituita che, nel suo
insieme, appartiene e dipende da Cristo.

1l passo di 1 Corinzi 12,14-16 spingerebbe verso questo significato, soprattutto se si
pensa che qui ¢ sottesa un’allusione al diffuso tdpos (luogo comune) dello stoicismo,
presente per esempio in Seneca, secondo cui la societd umana ¢ come un grande
corpo, o anche nel celebre apologo di Menenio Agrippa. Nella societa tutti occupano
un posto: uno ¢ la testa, altri sono le braccia, altri ancora i piedi; pero 'uno non puo
stare senza laltro, ma tutti devono unirsi insieme, affinché il corpo umano non sia
smembrato, ma armonioso®.

Tuttavia, con questa interpretazione si opera una netta distinzione tra
Cristo e la Chiesa, inserendo nell'immagine paolina di «corpo» I'idea di Cristo
capo (nel senso di guida, di leader in senso politico), assente in 1Cor 12. Tanto
¢ vero che al v. 21 la testa & considerata soltanto come un membro del corpo
tra gli altri'’.

Nel secondo caso il sintagma «Corpo di Cristo» viene inteso in senso
realistico individuale: la chiesa (ogni comunita concreta di persone riunite

8 Cfr. L. PEDROLL, Dal fidanzamento alla nuzialita escatologica. La dimensione antropologica
del rapporto crescente tra Cristo e la Chiesa nellApocalisse, Cittadella editrice, Assisi 2007.
Tutte queste immagini di Chiesa e quella successiva di “Corpo di Cristo” sono riprese anche
dalla Lumen Gentium a partire dal par. 6. Ma & significativo che gia al par. 5 si parli del Regno
di Dio. Questa precedenza non ¢ solo di ordine numerico, ma indica anche una priorita
ontologica: non ¢ il Regno in funzione della Chiesa, ma ¢ la Chiesa, che pur ne «costituisce in
terra il germe e linizio», a servizio del Regno.

® Su questo punto faccio riferimento a R. PENNA, Il DNA, pp. 271-276.

0 Ivi, pp. 272-273.

1 Saranno le lettere agli Efesini e ai Colossesi a fare una distinzione fra il Cristo “capo”
(kephale) ed il resto del suo corpo, sviluppando cosi unecclesiologia in parte differente. Tale
distinzione, pero, non esiste nelle lettere autentiche di Paolo.

70



nel nome di Gesu1) ¢ Cristo stesso dal punto di vista della sua visibilita e della
concretezza storica (genitivo epesegetico).

Un'altra osservazione si puo fare sul v. [12,]12, che dice: “Come infatti il corpo & uno
solo e ha molte membra e tutte le membra del corpo, essendo molte, sono un corpo
solo, cosi anche il Cristo”. Questo secondo termine di paragone & inaspettato. Infatti ci
si aspetterebbe: “cosi anche la chiesa”; e invece no. Se Paolo dice “cosi anche il Cristo”,
vuol dire che il corpo di cui si parla ¢ proprio quello individuale di Cristo, & Cristo
stesso, non ¢ la chiesa'.

In questa interpretazione il Corpo pre-esiste alla chiesa e «noi tutti, per
mezzo di (en, con valore strumentale) un solo Spirito, siamo stati immersi
dentro (battezzati eis) un solo corpo» (1Cor 12,13); giudei o greci, schiavi o
liberi, uomini o donne, siamo diventati «uno [¢ maschile!] in Cristo Gesu»
(Gal 3,28). Per quanto molteplice al suo interno, la chiesa ¢ dunque una,
perché ¢ Cristo, e Cristo non puo essere diviso (cfr. 1Cor 1,11-13). Solo una
tale identificazione mistica tra il corpo di Cristo e la Chiesa pud rendere
ragione di questi testi di Paolo e dunque il genitivo «di Cristo» va inteso in
senso epesegetico.

Precisato cio che significa la definizione paolina di chiesa come «Corpo
di Cristo», rimane ancora da chiedersi da dove ’Apostolo abbia potuto trarre
un’idea cosi originale. Una decina di anni fa, in un articolo per Ecclesia Mater
sulla “conversione” di Paolo di Tarso, ho avanzato questa ipotesi:

“Io sono Gestl... che tu perseguiti”. Un‘altra rivelazione sconvolgente per il fariseo Paolo
¢ la piena identificazione fra Gest, qui rivelatosi come Dio, e quel gruppo sparuto
di suoi seguaci che lui perseguitava. Assolutamente inconcepibile per la sua teologia
ortodossa che Dio si identifichi fino a questo punto con la poverta e la miseria umana.
Essi sono piti che “il mio popolo”: espressione bellissima, che troviamo gia nell’Esodo
per definire la relazione di JHWH con gli Israeliti, ma che pur mantiene una certa

“distanza” col Dio Unico e trascendente; questo sparuto gruppo di seguaci, nella loro
debolezza e vulnerability, sono addirittura identificabili con lo stesso Gesu. E questa
la visione mistica che sta alla base di tutta lecclesiologia di Paolo e della sua “morale”,
come si vede dalloriginale definizione di Chiesa come “Corpo di Cristo™".

In altre parole, lo sconvolgente incontro col Crocifisso Risorto sulla via di
Damasco, tre volte raccontato negli Atti degli Apostoli e pill volte ricordato

12 Ivi, p. 273.
13 D. FORTUNA, «Conquistato da Gesu Cristo. La “conversione” di Paolo di Tarso», in Ecclesia

Mater 47 (1/2009), pp. 12-21, cit. p. 19.
71

ADTTONTT LT ONONTINTTO A ZTNONTT



LIN\UULZ, VULINL LY N UYL L L Aa v Luua v

con brevi e significativi accenni da Paolo stesso nelle sue lettere autentiche',
segna un “prima” e un “dopo” nella vita di Paolo, rivelandogli embrionalmente,
con modalitd mistica, tutte quelle veritd che, sviluppandosi nel tempo,
diventeranno i grandi temi della sua teologia. E quindi anche la visione di
Chiesa come «Corpo di Cristo». Lincontro con Gesl, inoltre, ha dato una
svolta decisiva anche alla frenetica attivita del fariseo Saulo, come si sono
accorte ben presto le chiese della Giudea: «Colui che una volta ci perseguitava,
adesso evangelizza la fede che un tempo voleva distruggere» (Gal 1,23). In
altre parole, Paolo, da agguerrito persecutore della Chiesa (Fil 3,6), diviene
un tenace perseguitore di Cristo (cfr. Fil 3,14)", da temibile distruttore delle
assemblee dei suoi seguaci, si trasformerd in un infaticabile «architetto»
dell’«edificio di Dio» sul fondamento di Gesu di Cristo (cfr. 1Cor 3,9-11).

E cosi, alla fine della lettera ai Romani, in tutta verita I'Apostolo potra
presentare la sua attivitd missionaria come una liturgia offertoriale di comunita
che lui stesso ha fondato tra le nazioni. Egli, ciog, ¢ stato costituito per grazia
«ministro (leitourgds) di Cristo Gesii per le genti, che esercita il sacerdozio
del vangelo di Dio, affinché lofferta delle genti [genitivo epesegetico] sia ben
accetta, santificata nello Spirito santo» (Rm 15,16)'. In realta, I'Apostolo
«definisce la chiesa intera con la categoria sacrale di tempio di Dio (1Cor
3,16-17); in pitl, invita indistintamente i suoi destinatari a offrire se stessi in
sacrificio quotidiano al Signore, come se si trattasse di un atto sacerdotale che
non distingue a parte una categoria di laici interdetta al culto (cfr. Rm 12,1)»".
Quest'uso inusuale della terminologia cultuale sottolinea ulteriormente la
visione mistica della Chiesa tipica di Paolo: egli riconosce nella concretezza
storica delle singole comunita lo stesso santuario (nads)'® di Dio, abitato dallo
Spirito Santo, lo stesso Corpo di Gesu, offerto a Dio come sacrificio della
nuova alleanza (cfr. Eb 10,5-10.16).

14 Cfr. At 9,1-19; 22,1-21; 26,9-18; 1Cor 9,1; 2Cor 4,6; 5,16-17; Gal 1,15-16; 2,19-20; Fil 3,7-12.
15 In entrambi i casi il verbo & dioko. Tale verbo, puo tradursi sia perseguitare, sia correre verso
(perseguire) qualcosa o qualcuno.

16 In Fil 2,17, nella prospettiva di un possibile martirio, Paolo usa un'immagine ancora piu
suggestiva: sono i Filippesi a compiere latto liturgico dellofferta della loro fede, ma a tale
sacrificio Paolo desidera aggiungere il suo sangue versato come una libagione.

17 R. PENNA, Il DNA, p. 250. «In Israele a esercitare il sacerdozio in senso stretto nel Tempio
sono solo i membri della tribu di Levi. Ma nella comunita cristiana non ce nessuna categoria
di persone che venga designata a parte come un gruppo di sacerdoti; cio succedera soltanto a
partire dal III secolo» (ibidem).

1811 greco del NT distingue tra ierén (tutta 'area del Tempio) e nads (il santuario interno, cioe
il Santo dei Santi).

72



2. I1 DNA delle chiese paoline

In 1Cor 3,5-11, ricordando la sua attivita missionaria per fondare
I'«ekklésia di Dio che ¢ in Corinto» (1Cor 1,2)*, Paolo usa tre immagini molto
significative: prima si autodefinisce «diacono», poco pit avanti «collaboratore
di Dio» e quindi «sapiente architetto». Il suo compito ¢ stato quello di
«piantare» e «porre il fondamento», che ¢ Gesu Cristo, a differenza di quelli
sopraggiunti dopo di lui, che hanno irrigato e costruito sopra tale fondamento.
In 1Cor 4,15 Apostolo usa un’immagine ancora pil ardita: si paragona a un
padre (differenziandosi dagli altri, che sono soltanto pedagoghi), in quanto &
lui che ha generato i credenti di Corinto in Cristo Gest, mediante il vangelo.
Ma come ¢& avvenuta questa fondazione o “generazione in Cristo”? Ce lo
testimonia lo stesso Paolo in 1Cor 2,1-5:

Anch'io, fratelli, quando sono venuto da voi, non venni a proclamarvi il mistero di
Dio con sublimita di parola o di sapienza. Io ritenni infatti di non sapere altro in
mezzo a voi se non Gesu Cristo, e questi crocifisso. Ed io fui presso di voi in debolezza
e con molto timore e tremore; e la mia parola e il mio annunzio [kérygma] non [si
basarono] su discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione potente dello
Spirito, affinché la vostra fede non fosse [fondata] sulla sapienza umana, ma sulla
potenza di Dio.

Questa preziosa testimonianza autobiografica ci aiuta comprendere meglio
quali fossero gli elementi costitutivi che Paolo, quale sapiente architetto, ha
posto alla base della comunita di Corinto e, quindi, anche delle altre comunita
di sua fondazione. Ne possiamo individuare tre.

1. Il primato della Grazia di Dio. Questo si deduce anzitutto dal sintagma
«mistero di Dio», che Paolo presenta come il contenuto della sua proclamazione.
Ora, quando IApostolo usa il termine mistero, non intende certo riferirsi a
qualcosa di inconoscibile o fatalistico, bensi al definitivo disegno di salvezza,
che Dio attua nella storia e rivela ai suoi profeti (cfr. Ef 3,1-12). Non bisogna
dimenticare, infatti, che la visione della storia propria di Paolo ¢ di natura
apocalittica: ai suoi occhi il «tempo presente» (niin kairés) ¢ 'ultimo, quello
in cui si manifesta e si realizza gratuitamente la «giustizia di Dio», cio¢ la
redenzione escatologica in Cristo Gesu (cfr. Rm 3,21-26), che supera gli
stessi confini d’Israele. Di conseguenza, la fondazione di una chiesa locale,
come quella di Corinto, non nasce dalla sapiente attivita di proselitismo di
un abile ed eloquente missionario, bensi dalla libera iniziativa di Dio, che

1 La permanenza di Paolo a Corinto ¢ durata circa un anno e mezzo dal 50 al 52 (cfr. At
18,1-11).

73

ARTICOTT E COMIINTCAZIONT



INUIZVIINLIVNUD 3 110UJLLdaV

rende partecipi della salvezza escatologica anche le nazioni. Di tale iniziativa
salvifica la stessa venuta dellApostolo a Corinto, inattesa e gratuita, € stata
segno e strumento.

2. 1l kerygma di Cristo crocifisso e risorto. A questo punto Paolo precisa
di non aver saputo altro in mezzo ai Corinzi se non Gesu Cristo, e questi
crocifisso®. Ora, in greco, il termine “crocifisso” (estauroménos) che qualifica
Gesll non ¢ un aoristo, bensi un participio perfetto passivo. Mentre l'aoristo
indica un'azione compiuta, circoscritta nel tempo (in questo caso sarebbero le
tre ore della crocifissione), il perfetto evidenzia leffetto presente e permanente
di un'azione o condizione passata*. Insomma, Gesu Cristo ¢ certamente risorto,
non piul trattenuto nei lacci della morte (cfr. 1Cor 15), ma non per questo
smette di essere crocifisso: in tal modo continua a produrre nel presente gli
effetti salvifici della sua morte (cfr. Gal 3,1-2). E questo avviene in un triplice
modo?. Anzitutto Gesu continua ad essere «consegnato (paradidomi) per tutti
noi» (Rm 8,32), perché il dono che ha fatto di sé & senza pentimento (cfr. Rm
11,29)*. Di conseguenza, la riconciliazione con Dio, avvenuta una volta per
tutte grazie alla sua morte, viene attualizzata per tutti coloro che accolgono
con fede il kerygma apostolico (cfr. 1Cor 15,1-5; Rm 10,9-10). Infine, Gesu
rimane “crocifisso” nel senso che ha accolto nel suo stesso Corpo risorto (ma
che conserva i segni della passione: cf. Lc 24,36-40 e Gv 20,19-27) il corpo
piagato e mortale dei suoi discepoli (cfr. 1Cor 12,27)*.

2 «E mentre i Giudei chiedono i miracoli e i Greci cercano la sapienza, noi predichiamo
Cristo crocifisso, scandalo per i Giudei, stoltezza per i pagani; ma per coloro che sono chiamati,
sia Giudei che Greci, predichiamo Cristo potenza di Dio e sapienza di Dio. Perché cio che
¢ stoltezza di Dio & piu sapiente degli uomini, e cid che ¢ debolezza di Dio ¢ piu forte degli
uomini» (1Cor 1,22-25).

2 La scelta del perfetto (qui come in 1,23) & chiaramente voluta da Paolo, tanto ¢ vero che poco
prima e poco dopo egli usa lo stesso verbo staurdé al tempo aoristo (cfr. 1Cor 1,13; 2,8).

22 Cfr. D. FORTUNA, «Solo Cristo e Cristo crocifisso», in Ecclesia Mater 54 (2/2016), pp. 70-76.
2 Paolo riprende 'annunzio tradizionale su Gesu Cristo, che «ha dato se stesso per i nostri
peccati» (Gal 1,4) e lo personalizza applicandolo a sé in Gal 2,20: «mi ha amato e ha consegnato
se stesso per me». Cfr. A. VANHOYE, Lettera ai Galati. Nuova versione, introduzione e commento,
Paoline, Milano 2000, pp. 72-73. Il verbo paradidomi, «quando ¢ usato con un complemento
di persona, significa nella Bibbia “dare qualcuno in mano ai suoi nemici’, “abbandonarlo al
loro potere™ (ibidem).

2 Questa identificazione mistica con il corpo crocifisso di Gestt permette a Paolo non solo
di dire: «...Sono stato concrocifisso [part. perfetto] a Cristo: vivo, ma non pill io, vive ed in
me Cristo» (Gal 2,19-20), ma anche di sperimentare come, attraverso la sua carne piagata, si
diffonda la potenza salvifica del Risorto a vantaggio del suo corpo ecclesiale (cfr. Col 1,24.29;
2Cor 1,3-7). Tanto & vero che Paolo puod “gloriarsi” della croce di Cristo, sapendo di essere
ormai segnato dalle “stimmate” di Gesu (cfr. Gal 6,14.17).

74



3. La manifestazione potente dello Spirito, che opera nella (e attraverso la)
debolezza umana®. Paolo ¢ convinto che solo in virtu dello Spirito di Dio ¢
potuta nascere la fede, e quindi I'ekklésia, dei Corinzi. Basta percorrere tutta la
lettera per accorgersi quanto sia essenziale la sua azione nella vita dei credenti.
Lo Spirito, infatti, rivela i misteri di Dio (1Cor 2,6-16), genera la professione
di fede nel Signore Gesu (1Cor 12,3)%, abita nella comunita trasformandola
in santuario di Dio (1Cor 3,13; 6,19) e corpo di Cristo (1Cor 6,15; 12,13),
suscita una molteplicita di carismi per l'utilita comune (1Cor 7,7: 12,4-11.28-
30; 14,1-40). Infine, lo Spirito Creatore che ha fatto risorgere Gesu dai morti,
trasformando il suo «corpo psichico» in un «corpo pneumatico» e «vivificante»
(1Cor 15,44.45; cf. Rm 1,4), infonde continuamente la sua potenza di vita in
quel tessuto di relazioni costituito dai membri della comunita, per conformarli
sempre pill a Cristo: «E se lo Spirito di colui che ha risuscitato Gesu dai morti
abita in voi, colui che ha risuscitato Cristo dai morti vivifichera anche i vostri
corpi mortali per mezzo del suo Spirito inabitante in voi» (Rm 8,11)%.

Come risulta evidente da queste osservazioni, nella nascita dell' «ekklésia di
Dio che ¢ in Corinto», e quindi nel suo stesso DNA, troviamo lopera unitaria
delle tre persone della Trinita e, sebbene Paolo non usi mai un tale termine
né elabori una precisa dottrina trinitaria®, l'azione di questa Triade divina
riaffiora altre volte nelle sue lettere. Si veda, per esempio, il saluto finale di
2Cor 13,13: «La grazia del Signore Gesu Cristo, l'amore di Dio e la koinonia

% «Ti basta la mia grazia; la (mia) potenza infatti si compie nella debolezza» (2Cor 12,9; cf.
2Cor 13,4).

% Lo stesso grido del Figlio: «Abba, Padre» viene suscitato nei credenti dallo Spirito di Dio
(cfr. Rm 8,14-17; Gal 4,4-7).

% Lo Spirito Santo, inoltre, & presentato spesso dallApostolo con caratteristiche personali e
non solo come la potenza di Dio in azione. Egli, infatti, rivela, scruta, conosce, insegna (1Cor
2,10-13), dona, opera, vuole (1Cor 12,11), grida (Gal 4,6), testimonia (Rm 8,16), conduce (Gal
5,18; Rm 8,14), viene in aiuto, intercede (Rm 8,26-27). Per un approfondimento teologico e
spirituale sullo Spirito Santo, si veda R. CANTALAMESSA, Il canto dello Spirito. Meditazioni sul
Veni creator, Ancora, Milano 1997.

% In senso stretto, nelle lettere di Paolo si individua nettamente una “binitd”, come per
esempio nell’ «affascinante midrash cristiano sullo Shema®, presente in 1Cor 8,6: «Ma per noi
[c2] un solo Dio Padre, dal quale [provengono] tutte le cose e noi [siamo] per lui e [ce] un
solo Signore, Gesu Cristo per mezzo del quale [esistono] tutte le cose e noi [e51st1amo] per
mezzo di lui». Su questo «tentativo protocristiano di elaborare una cristologia alta * ‘spaccando
Patomo” dello Shema®» cf. ].P. MEIER, Un Ebreo marginale. Ripensare il Gesu storico, IV. Legge
e amore, BTC 147, Queriniana, Brescia 2009, p. 545.

75

ARTTICOTT E COMIINTCAZIONT



INUIZVOINLINOD 4 11UULLA YV

del santo Spirito [sia] con tutti voi»®.
3. Il nuovo ordine di relazioni nella comunione ecclesiale

La Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede Placuit Deo™
intende la Chiesa quale

comunitd di coloro che, essendo stati incorporati al nuovo ordine di relazioni
inaugurato da Cristo, possono ricevere la pienezza dello Spirito di Cristo (cf. Rm 8,9).
[...] La Chiesa & una comunita visibile: in essa tocchiamo la carne di Gest, in modo
singolare nei fratelli piti poveri e sofferenti. Insomma, la mediazione salvifica della
Chiesa, “sacramento universale di salvezza™, ci assicura che la salvezza non consiste
nell’auto-realizzazione dell'individuo isolato, e neppure nella sua fusione interiore con
il divino, ma nell'incorporazione in una comunione di persone, che partecipa alla
comunione della Trinita (PD 12).

Alla luce dell'insegnamento dellApostolo Paolo, della sua visione di Chiesa
quale «Corpo di Cristo» e dei tratti fondanti la sua ecclesiologia, possiamo
ora comprendere meglio in cosa consista questo «nuovo ordine di relazioni
inaugurato da Cristo», al quale ogni membro della chiesa «che partecipa
alla comunione della Trinitad» viene «inc¢orporato». E poiché il Battesimo ¢&
come la porta d’ingresso nella Chiesa e la Cena del Signore come il suo cuore
pulsante®, consideriamo ora la nuova modalita di relazione che questi due
sacramenti generano tra i membri della comunita ecclesiale.

In Rm 6,3-11 Paolo presenta il battesimo come un’immersione rituale
nella morte e risurrezione di Gestl, che significa e produce la piena
compartecipazione mistica ed esistenziale del credente alla morte ed alla vita

% Si vedano anche 1Cor 12,4-6; Gal 4,4-7; Rm 8,9-11. In scritti piti tardivi del NT ritorna
con chiarezza la stessa triade divina. Per esempio, nel mandato di Gest risorto che invia

i discepoli a battezzare «nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» (Mt 28,19),
dove il termine “nome” e la triplice ripetizione dell’articolo conferiscono un evidente
carattere personale anche allo Spirito Santo; oppure in Ap 1,4-5, dove la grazia alle sette
chiese dell’Asia proviene simultaneamente da «Colui che era, che & e che viene, dai sette
spiriti che sono davanti al suo trono e da Gesu Cristo...». Insomma, «si puo ben dire che
lespressione [trinitaria] oscilld fino al decisivo Concilio di Nicea dellanno 325, ma la fede,
che sta sempre al di la delle parole, ¢ tipica del cristianesimo fin da principio e ne costituisce
uno dei capisaldi» (R. PENNa, Il DNA, p. 196).

30 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera Placuit Deo ai Vescovi della Chiesa
cattolica su alcuni aspetti della salvezza cristiana, 01.03.2018.

31 Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.

32 Cfr. ivi, n. 11.

76



nuova di Cristo®. In 1Cor 12,13 Apostolo precisa che la piena incorporazione
in lui avviene in virtu dello Spirito: «e infatti per mezzo di un solo Spirito, noi
tutti siamo stati battezzati in un solo corpo». In che cosa consistono, dunque,
le nuove relazioni che I'unico battesimo (cfr. Ef 4,4-6) genera tra i membri
della Chiesa?

Anzitutto nel riconoscimento dell’uguale dignita di tutti i battezzati: « Tuttivoi,
infatti, siete figli di Dio per la fede in (en) Cristo Gest.. Poiché quanti siete stati
battezzati in (eis) Cristo, vi siete rivestiti** di Cristo. Non c& Giudeo né Greco*;
non ce piu schiavo né libero*; non c¢ pitt maschio e femmina®: tutti infatti
siete uno in (en) Cristo Gesu» (Gal 3,27-28). Tale dignita, essendo attinente
allo statuto ontologico del battezzato, precede non solo qualsiasi ministero o
carisma, ma anche le situazioni contingenti di peccato in cui i membri della
comunita possono venire a trovarsi. Nonostante tutto, i battezzati rimangono

33 Tutto cid viene sottolineato dall’'uso ripetuto della preposizione siin (con, insieme a), usata
sia singolarmente, sia in composizione: siamo stati sepolti-insieme-con lui (v. 4), connaturati
[alla sua morte e risurrezione] (v. 5), il nostro uomo vecchio ¢& stato concrocifisso (v. 6), siamo
morti insieme a Cristo e vivremo-insieme-a lui (v. 8), cosi viviamo per Dio in Cristo Gest (v.
11).

3 Anche per il Figliol prodigo «la prima veste» con cui viene rivestito, non ¢ solo un
rivestimento esterno, bensi segno della sua dignita restituita, di una trasformazione nella sua
identita (cfr. Lc 15,22).

% Nella visione del mondo tipica del giudaismo, 'umanita si divideva in due grandi blocchi
asimmetrici: gli Ebrei, popolo della circoncisione, segno dellAlleanza con I'unico Dio; le
nazioni, gente non circoncisa e prevalentemente idolatra. Per questo il Giudeo si sentiva un
privilegiato di fronte a Dio, religiosamente superiore al pagano peccatore (cf. Rm 2,17-20;
Gal 2,15).

% La schiavitl era uno dei pilastri su cui si reggeva la societa greco-romana. Per questo
labbattimento di tale ordinamento civile era impensabile per una esigua minoranza quale
era la Chiesa nell'Impero Romano. La novita cristiana consisteva nel fatto che all'interno dei
discepoli di Gest vigeva un nuovo ordine di relazioni in cui «lo schiavo che ¢ stato chiamato
nel Signore, & un liberto affrancato dal Signore! Similmente chi ¢ stato chiamato da libero, ¢
schiavo di Cristo» (1Cor 7,22-23). Un esempio di tutto cio ¢ la lettera a Filemone: se da un
lato, con il ritorno di Onesimo dal suo padrone, lordine sociale era stato ristabilito, dall’altro
la loro relazione ¢ stata definitivamente trasformata, conferendo allo schiavo e al suo padrone
pari dignita, come fratelli in Cristo Gest.

¥ Lo stesso rito del battesimo, a differenza della circoncisione che poteva essere fatta solo ai
maschi, mette sullo stesso piano di dignitd uomini e donne, entrambi partecipi della nuova
creazione.

77

A~ T

AT AT Y T A FT TS TY N 4



sempre «i santificati in Cristo Gest, santi per vocazione» (1Cor 1,25,

Uguale dignitd non vuol dire perd omologazione, bensi rispetto e
valorizzazione delle diversita di ognuno, all'interno dell'unico corpo di Cristo.
«Né giudeo, né greco, né schiavo, né libero, né maschio e femmina» non
significa, per esempio, abolizione delle distinzioni di carattere religioso®,
civile o sessuale, ma afferma che esse non devono mai diventare motivo di
superiorita, discriminazione o divisione nella Chiesa, essendo diventati tutti
«uno solo in Cristo», una «nuova creazione» in lui (Gal 6,15; 2Cor 5,17)%.
Al contrario, queste differenze vengono assunte e valorizzate all'interno del
Corpo di Cristo per la crescita comune, come avviene per i carismi (chdrisma),
i servizi (diakonia) ele operazioni (enérgéma): «Visono poi diversita di carismi,
ma ¢ lo stesso Spirito; vi sono diversita di servizi, ed ¢ lo stesso Signore; vi
sono diversita di operazioni, ma ¢ lo stesso Dio che opera tutte le cose in
tutti. E a ciascuno & data la manifestazione dello Spirito per l'utilita comune...
Ma tutte queste cose & l'unico e lo stesso Spirito che le opera, distribuendo
singolarmente a ciascuno come vuole» (1Cor 12,4-11)*.

Tutto cid porta ad una reciproca e cordiale accoglienza: «Percid accoglietevi
gli uni gli altri, come (per il fatto che) anche Cristo ha accolto voi, per la
gloria di Dio» (Rm 15,7). Avendo ricevuto tutti per pura grazia lo stesso dono
di essere stati incorporati nell’'unico corpo di Cristo e nella discendenza di
Abramo, rigenerati come figli di Dio sulla base della fede (cfr. Gal 3,26.29),
non possiamo a nostra volta chiuderci ad una profonda accoglienza degli altri
battezzati, soprattutto di quelli pitt deboli nella fede (cfr. Rm 14,1). Questo

3% Cioe «persone che sono considerate, non tanto chiamate ad essere sante, ma gia sante
per una chiamata divina da loro accolta. E qui che risiede la dignita di tutti i battezzati» (R.
PENNA, Il DNA, 275). Essendoci un solo battesimo, «comune ¢ la dignita dei membri per
la loro rigenerazione in Cristo, comune la grazia di adozione filiale, comune la vocazione
alla perfezione; non ¢ che una sola salvezza, una sola speranza e una carita senza divisioni.
Nessuna ineguaglianza quindi in Cristo e nella Chiesa» (LG, n. 32).

% Paolo non ha mai rinnegato la sua identita ebraica (né voleva che alcuno lo facesse) e non ha
mai chiesto ai battezzati provenienti dalle nazioni di “giudaizzare”, facendosi circoncidere (cfr.
1Cor 7,17-18). Si vedano, per esempio, diverse disposizioni prese nei confronti di Timoteo,
figlio di una donna giudea credente, e di Tito, di origine greca: il primo lo ha fatto circoncidere
(cf. At 16,1-3); per il secondo, invece, si & risolutamente opposto alla sua circoncisione (cfr.
Gal 2,3-5).

“ Cfr. A. VANHOYE, Op. cit., pp.100.

41 Unfaltra lista simile si trova in 1Cor 12,28-31: «... Dio ha posto nella Chiesa in primo luogo
come apostoli, al secondo come profeti, al terzo come maestri; poi [Dio ha posto] i miracoli,
poi i doni di guarigione, di assistenza, di governo, le diversita di lingue....». Si veda anche 1Cor
14,1-40.

78



equivarrebbe a giudicare e disprezzare ipocritamente il fratello (cfr. Rm 14,10;
Mt 7,1-5), rifiutargli il perdono, dopo averne ricevuto uno molto piu grande
da Dio* e, di conseguenza, «decadere dalla grazia» (Gal 5,4).

A questo «nuovo ordine di relazioni» inaugurato dal Battesimo cosa
aggiunge la Cena eucaristica?”® Sebbene la comunione fondamentale con
Cristo sia giaavvenuta nel battesimo, essa viene «ripresa, ribadita, riconfermata,
e sempre di nuovo nutrita, con I'Eucarestia, sia pure mediante una nuova
modalita sacramentale»*. Anche qui allora possiamo considerare tre aspetti
strettamente interconnessi: il discernimento del Corpo, la concretezza della
koinonia (comunione)®, lamore oblativo vissuto nel servizio reciproco.

Prendiamo come base due brani della prima lettera ai Corinzi riferiti alla
cena eucaristica:

1l calice della benedizione che noi benediciamo, non & forse koinonia con il sangue di
Cristo? Il pane che spezziamo non & forse koindnia con il corpo di Cristo? Poiché c&
un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo, e infatti tutti partecipiamo
(metécho) dell'unico pane» (1Cor 10,16-17); «Io infatti ho ricevuto dal Signore cio che
anche vi ho trasmesso: il Signore Gesu nella notte in cui veniva consegnato prese del
pane e avendo reso grazie lo spezzo e disse: “Questo ¢ il mio corpo che ¢ per voi; fate
questo in memoria di me [...] percid chiunque in modo indegno mangi il pane o beva
il calice del Signore, sara reo del corpo e del sangue del Signore [...] perché mangia e
beve la propria condanna chi mangia e beve senza riconoscere (discernere) il corpo
(1Cor 11,23-29).

Abbiamo gia considerato loriginale visione di Chiesa quale Corpo di
Cristo. Ebbene, proprio la prassi eucaristica, che alimenta tutti i battezzati con
T'unico pane/corpo e I'unico vino/sangue di Cristo, costruisce continuamente
nella chiesa 'unita dei molteplici e si concretizza in una “comune unione” tra
tutti i battezzati. Si puo capire, allora, quale sia 'indegnita e la contraddizione
profonda che vivono i Corinzi quando si radunano in ekklésia per mangiare
la «cena del Signore» (cfr. 1Cor 11,17-22). Durante tali incontri, infatti,
emergono le loro profonde divisioni e discriminazioni basate sul ceto sociale,
a tal punto da far dire a Paolo che il loro radunarsi non ¢ pit un mangiare la
cena del Signore (v. 20) e chi non riconosce I'inscindibilita tra il corpo/pane

2 Cfr. Mt 6,12.14-15; 18,21-35.

3 Cfr. R. PENNA, La Cena del Signore. Dimensione storica e ideale, San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 2015, pp. 83-138.

“ Tvi, p. 125.

451] termine koinénia & presente 13 volte nelle lettere paoline (quelle comunemente considerate
autentiche); il verbo koinonéo (partecipare, essere in comunione) 5 volte; laggettivo koinonds
(partecipe) 5 volte (cf. Ivi, p. 123, nota 2).

79

AMMTIAMANATT T MO ANATTINTTA A TZTANTT



e il corpo/comunita*, traendone le conseguenze etiche, diventa reo del corpo
e sangue del Signore:

La condivisione del pane e del vino, trasformati nel corpo e nel sangue di Cristo,
diventa simbolo ed esigenza di unaltra condivisione, che annulli ogni scisma sociale tra
benestanti e bisognosi. Sicché la comunione cristiana con il dio cultuale delleucarestia
vuole, nei fatti, umaltra comunione, che incidendo sul piano dei rapporti interpersonali,
contribuisca alla costruzione di una societa piti fraterna®.

Il fatto poi che il pane condiviso sia Colui che si ¢ «consegnato»
incondizionatamente ai suoi durante I'Ultima Cena, facendosi Servo
obbediente fino alla morte di croce (cfr. Fil 2,6-8), comporta che le relazioni
ecclesiali devono crescere verso la perfezione del dono di sé, fino a quell'amore
oblativo e totale, chiamato in greco agdpé e cantato da Paolo in 1Cor 13.

Conclusione

Le “conclusioni” ad uno studio che riguarda la nostra profonda identita
ecclesiale non possono rimanere in un testo scritto: come nella lectio divina,
dopo T'oratio, 1a contemplatio e la consolatio, esse devono tradursi in discretio,
deliberatio e actio, cioe in quei passi ulteriori che ciascuno di noi singolarmente
e comunitariamente pud compiere, per rendere piti fruttuosa lofferta di sé e del
proprio carisma a vantaggio del Corpo di Cristo che ¢ la Chiesa (cfr. Col 1,24).
Per questo qui mi limitero soltanto a porre tre domande:

1. La consapevolezza di essere stato accolto per pura grazia nella Chiesa
attraverso il Battesimo, diventato figlio di Dio, corpo di Cristo, santuario
dello Spirito Santo, membro di una famiglia immensa e chiamato a uneterna
comunione d’amore, apre il mio cuore alla riconoscenza e alla gioia di potere
trasmettere ai fratelli la stessa accoglienza, lo stesso amore e lo stesso perdono,
che ricevo continuamente dalla Fonte eucaristica?

% «E una grazia grande saper riconoscere il corpo del Signore nei segni poveri e semplici in
cui si presenta. Non soltanto nei segni sacramentali del pane e del vino, ma anche nel volto
dei piu piccoli, degli ultimi, degli emarginati; dietro i limiti delle nostre comunita cristiane,
oltre 'opacita di tante situazioni difficili nelle quali viviamo, sotto la desolazione di tanti
fratelli» (C.M. MARTINI, Sul corpo, Centro ambrosiano, Milano 2000, p. 92)

7 R. PENNA, Il DNA, p. 286. Questa dimensione unitiva dell’Eucarestia e il suo impatto sociale
sono approfonditi in ARCIDIOCESI DI REGGIO CALABRIA-BOVA, Atti del XXI Congresso
Eucaristico Nazionale (Reggio Calabria, 5-12 giugno 1988). LEucarestia segno di unita «sebbene
molti siamo un corpo solo» (1Cor 10,17), Vol IL. Celebrazione, Laruffa Editore, Reggio Calabria
1989.

80



2. Siamo capaci di riconoscere la pari dignita di tutti i battezzati, senza fare
alcuna discriminazione in base alla nazionalita, al ceto sociale o al genere?
Sappiamo amare la Chiesa una e insieme composta da una molteplicita di
stati di vita, ministeri e carismi, suscitati dallo Spirito per la sua edificazione?*

3. Coltiviamo uno spirito di accoglienza ecumenica, sul fondamento
dell'unico battesimo, nei confronti di tutte le diversita presenti nella Chiesa

universale®’, oppure rischiamo con inutili rigidita di «spegnere lo Spirito» (cfr.

175 5,19)? Tecumenismo, infatti, fa parte sin dall'inizio del DNA della Chiesa
(cfr. At 15,1-29)%,

% Unapplicazione di tutto cio puo essere la piena rivalutazione del matrimonio come via
di santita (cfr. Amoris Laetitia, cap. 9) e la riscoperta dellordo coniugatorum, in comunione
sinergica con gli altri ordini presenti nella Chiesa. E quanto chiede C. ROCCHETTA, Senza
sposi non c¢ Chiesa. Nuove vie di pastorale per/con la famiglia, Edizioni Porziuncola, Assisi
2018.

# Un esempio illuminante & quello di Barnaba, inviato dalla chiesa di Gerusalemme per
verificare quanto succedeva ad Antiochia: egli ha saputo esortare tutti e orientare le diversita
religiose e culturali, senza sopprimerle, nell'unita della Chiesa (cfr. Af 11,19-26).

50 La Chiesa delle origini, formata da credenti provenienti dagli Ebrei (ex circumcisione) e dai
Gentili (ex gentibus), era divenuta agli occhi di Paolo un vincolo di comunione escatologica
per entrambi, ma senza annullarne le specifiche differenze. Nel disegno di Dio, infatti, Cristo
ha versato il suo sangue sulla croce «...per creare in se stesso i due in (eis) un solo uomo
nuovo, facendo pace, e per riconciliare entrambi [Ebrei e Gentili] con Dio in un solo corpo...»
(Ef 2,13-18). «La chiesa, percio, non solo non ha paura della diversita, ma ¢ fatta di persone
diverse tra loro per provenienza e cultura; eppure in essa tutti insieme costituiscono come un

“aomo nuovo’, nella pace, nel rispetto, anzi nellamore vicendevole» (R. PENNA, Il DNA, p. 270).

Si veda anche G. BoccACCINI — P. STEFANTI, Dallo stesso grembo. Le origini del cristianesimo e
del giudaismo rabbinico, EDB, Bologna 2012, pp. 85-176.

81

ATMTAAT T T AARALATTATIT A A FIZ7TAANTT






