Armonia contrastante come nellarco e nella lira
ErAcLITO, Fammenti, 51b

Erik Peterson e Carl Schmitt, un’armonia contrastante.
Limpossibile liquidazione della teologia politica.

Vincenzo Musolino

Sommario: 1. Le fonti del conflitto - 2. Il prototipo Eusebio - 3. Contro
Pimmanentizzazione dell’«eschaton» - 4. La liquidazione della liquidazione - 5. Labuso
che giustifica - 6. Una sorta di litiscontestazione.

1. Le fonti del conflitto

Carl Schmitt, nella sua Teologia politica IT, risposta rimandata per piu di
trentanni alla “liquidazione” della teologia politica concepita da Erik Peterson?,
definisce l'analisi del teologo cattolico una «teologia del dogma assoluto»®.

La teologia dogmatica si differenzia dalle libere scienze dello Spirito perché
¢ la prosecuzione della rivelazione divina. Una prosecuzione che ¢ possibile
nel tempo intermedio, nell'attesa della Parusia, solo se ¢ legata allortodossia,
al dogma della trascendenza d’una verita altra.

In tal modo la teologia non tradisce il proprio compito salvifico: «La
teologia & la prosecuzione del logos diventato carne; essa & possibile solo
tra PAscensione e il ritorno del Cristo, tutto il resto & attivita di scrittore,
fantasticheria e giornalismo teologico»*.

Come nota acutamente Schmitt «il teologo cristiano appartiene a un

* Dottore di ricerca in Metodologie della filosofia, Universita di Messina (vincenzomusoli-
no@libero.it).

! C. ScamirtT, Teologia politica II. La leggenda della liquidazione di ogni teologia politica,
Giuffre, Milano 1992.

2 E. PETERSON, Il monoteismo come problema politico, Queriniana, Brescia 1983. Tale saggio
del 1935 costitui il tentativo di dimostrare 'impossibilita teologica della ‘teologia politica;
rappresentando la confutazione delle argomentazioni svolte da C. SCHMITT, nel 1922, nel suo
Teologia politica: Quattro capitoli sulla dottrina della sovranita, in G. MIGLIO - P. SCHIERA (a
cura di), Le categorie del ‘politico; il Mulino, Bologna 1972.

3 C. ScuMITT, Teologia politica II, cit., 15.

* Ibidem.

75

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINIWIANOAOdddV 4 IdN.LS

determinato stato ecclesiastico»®, non pud essere considerato uno scrittore
qualunque. In tale status, il teologo argomenta concretamente di Dio proprio
perché, nel cristianesimo, il logos si & materializzato e ha parlato di Dio e del
$UO regno.

Con laffermazione di tale concezione vincolata della teologia Peterson,
secondo Schmitt, ha superato la crisi che la teologia liberale soffriva dopo
la fine della prima guerra mondiale. Una crisi che era, in definitiva, crisi
degli esiti mondanizzanti, culturali e conciliativi del protestantesimo tedesco
nellera del crollo dell'istituzione imperiale.

Peterson, in sintesi, vincola il teologico al dogmatico e, dunque, al mistero
trascendente umilmente accettato. Rompe il legame tra teologia e istituzione
politica statale perché, in definitiva, rompe il legame ritenuto asfissiante tra
fede e mondo.

Egli definisce il significato autenticamente cristiano della Storia quale
spazio dello svolgimento ulteriore della Rivelazione, attraverso la teologia
appunto, ma ¢ risoluto nell'affermare che l'assolutizzazione e iper valutazione
del contingente non puod inquinare, confondere, attraverso pretese identita
legittimanti, due piani che rimangono sostanzialmente distinti.

I1 teologo si attiene, in unottica chiaramente polemica contro le possibili
istanze salvifiche del potere mondano, alla dottrina agostiniana delle due Citta
e sottrae l'ambito teologico all'influenza del politico.

Si realizza una chiara dissociazione dualistica, si afferma una differenza
radicale, quella, in definitiva, tra Creatore e creatura.

Schmitt, parte da questa dissociazione per criticare la dotta analisi del
teologo cattolico.

Analisi che, nello svolgimento delle tesi del saggio sul Il monoteismo,
giunge alla liquidazione del monoteismo come problema politico e alla rottura
cristiana con “ogni” teologica politica.

Secondo il giurista, invece, lo svolgimento della modernita non consente
l'attualita di dualismi cosi radicalmente rappresentati.

Nel regno della confusione metafisica moderna le dicotomie spirituale-
temporale e trascendenza-immanenza non esprimono piu concetti nettamente
distinguibili, in quanto sono venute meno, travolte dal proliferare di nuove
istanze teologistiche di matrice politico-rivoluzionaria, le istituzioni
classicamente rappresentative di tale dualismo metafisico: Chiesa e Stato.

In altre parole, non si puo, oggi, definire il politico solo partendo dallo Stato,
né il teologico solo dall’Assoluto rappresentato dalla Chiesa.

> Ivi, 16.

76



Laffermarsi, dunque, di nuove soggettivita teologico-politiche ha
comportato, secondo Schmitt, la perdita del monopolio della forza da parte
dello Stato a favore di comunita salvifiche (partiti, sindacati, nuove “chiese’
della razza, dell’ethos e dell'ethnos) che hanno reso non piu delimitabile, alla
sfera statale appunto, 'ambito della politica e del conflitto metafisico correlato.

Un ambito che, nell'affermazione del criterio amico-nemico, ha travalicato
ogni precisa distinzione coinvolgendo anche il messaggio cristiano, sempre
pitt coinvolto nelle diverse interpretazioni politiche.

La trascendenza, quindi, ¢ nella modernita ancora piut sideralmente
inattingibile e non direttamente operativa nel secolo (cosi come, per altro, era
gia stato intuito da Hobbes agli albori delleone moderno), con un indubbio
effetto di pluralismo metafisico e di confusione soggettivistica di matrice
romantica:

>

i due “regni’, non sono pilt ambiti oggettivi chiaramente distinguibili secondo delle
sostanze o materie [...] dopo che le tradizionali “mura’;, cioe le istituzioni storicamente
tramandate delle Chiese e degli Stati, sono state con successo poste in questione da
una classe rivoluzionaria. Fino alla prima guerra mondiale [...] ci si poteva attenere
alla finzione di “pure” e “pulite” separazioni fra religione e politica [...], fintantoché
organizzazioni e istanze potevano agire e apparire effettivamente riconosciute
nella pubblicita politica in quanto grandezze visibilmente diverse, territorialmente
determinabili. Fintantoché questo era il caso, si poteva definire la religione partendo
dalla Chiesa, la politica partendo dallo Stato®.

Schmitt, giurista e interprete della tragedia del moderno, del “nulla” che
fonda il diritto e la politica secolare, riconosce e accetta, quindi, lo sbaraglio
metafisico dei tradizionali argini istituzionali e dordine.

La modernitd ha prodotto una disfatta irrecuperabile grazie alla quale
teologia e politica non sono pienamente distinguibili, soprattutto con
riferimento agli ambiti di confine a struttura mista (si pensi, ad esempio, alle
complesse sfere delletica pubblica e politica, della tutela della vita umana o
al campo dei diritti umani e della liberta di espressione dellappartenenza
religiosa) nei cui contesti si aprono continuamente conflitti di competenza
che ripropongono e attualizzano il dilemma: chi decide in concreto? Come si
distingue il sacro dal profano?

Proprio per questo Schmitt consegna I'analisi nettamente separatista di
Peterson al regno astratto di un'utopia teologica impossibile e, comunque,
venata - nonostante l'apparente neutralita - da profonde implicazioni politiche,
siano pure di opposizione e rifiuto di ogni potere mondano.

¢ Ivi, 18-19.
77

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINAWIANO40dddV 4 IdN.LS

Lapproccio di Peterson viene bollato dal giurista come strumentale
«evasione nelledificante teologico puro»’.

E bene sottolineare che Schmitt, nel rigettare il rifugio nel teologico,
non nega il dualismo tra regno di Dio e regni degli uomini ma al contrario
estremizza tale dualismo, rende irrecuperabile la frattura.

Schmitt tutela, opponendosi all'ingerenza di forze politico-spirituali
indirette (che sirappresentano come “pure’, “vere” e “dogmatiche”), lautonomia
tragica del moderno come vuoto di legittimita e fattore di nuova legalita.

Autonomia che, proprio per l'infondatezza metafisica delle sue norme,
svela il baratro di senso, la trascendenza paradossale di ordine, sicurezza e
autorita di ogni costruzione politica.

Una caducita strutturale che, nonostante cid, domanda rappresentazione.

La dialettica irrisolvibile tra immanenza da governare e trascendenza di
vero governo e vera pace, infatti, tale autentico dualismo della fede in un Dio
non “diffuso” nel mondo ma paradossalmente presente grazie alla Rivelazione
e all'incontro con Cristo, non puo essere facilmente superata dalloccupazione
dello spazio del teologico da parte delle istanze metafisiche del politico.

Le liste di valori/disvalori che promanano dalle ideologie s'impongono sul
mondo ma non aprono alcuna breccia sullo (s)conosciuto e intraducibile ni-
ente, il quale non puo essere facilmente obliato e continua a operare come crisi
di fondazione e di legittimita del moderno.

La costruzione aggressiva del Leviatano (che tenta la conquista del cielo) &
fragile: vince si, ma non convince!

Fuor di metafora, l'argomentazione schmittiana non contraddice la
differenza cristiana perché riconosce il potere mondano come né sacro, né
legittimo.

Lanalisi del giurista, dunque, si limita ad ammettere la fatale impossibilita
della metafisica moderna - piegata sullimmanenza perché orfana di Dio e
pronta a sacralizzare i propri idoli - a tenere distinte realta storico/contingenti
e verita metafisiche®.

7 Ivi, 31.

8 Sul senso ‘religioso’ di tale distinzione appare opportuno richiamare il pensiero del filosofo
illuminista tedesco G.E. LESSING, il quale, nel saggio Sul cosiddetto “Argomento dello spirito
e della forza”, in N. MERKER (a cura di), La religione dellumanita, Laterza, Roma-Bari 1991,
richiamandosi ad una tradizione filosofica che da Pascal prosegue, dopo Lessing, con Kant e
Kierkegaard, afferma I'incommensurabilita razionale di storico ed eterno. Lessing, interrogan-
dosi sulla possibilita che fatti storici contingenti possano razionalmente fondare, o mutare,
verita eterne, denuncia, nel caso si affermasse tale possibilita, un passaggio illegittimo da un
tipo ad un altro di verita, una perdBaoctg in altro genere, una trasmutazione da verita che ap-

78



2. Il prototipo Eusebio

Nel secondo capitolo di Teologia Politica II, Schmitt affronta l'argomento
pit famoso del ragionamento liquidatorio di Peterson, quello secondo il quale
¢ laffermazione dogmatica della Trinitd a impedire una teologia politica
cristiana.

Non puod esservi nessuna corrispondenza mondana tra un rapporto
teologico cosi assurdo, la Trinita appunto, e una qualsiasi realizzazione o
teorizzazione politica’.

Con ci6 Peterson liquida le teologie politiche giustificazioniste di matrice

partengono allambito storico a verita che costituiscono un'altra classe e che possiamo definire
metastoriche. Kierkegaard nota bene come ci¢ che Lessing combatte ¢ «il passaggio diretto
[razionale] dalla credibilita storica alla decisione per una salvezza eterna». S. KIERKEGAARD,
Postilla conclusiva non scientifica alle “Briciole di filosofia” - composizione-mimico-patetica-
dialettica. Saggio esistenziale di Johannes Climacus, in C. FABRO (a cura di), Opere, Sansoni,
Firenze 1972, 309. In sintesi, si nega la possibilita che verita storiche vengano mediate logi-
camente per giungere ad affermazioni “superiori” allordine storico, attuando un’impropria
commistione razionalistica di storico ed eterno, commistione propria della metafisica dell’
Hegel maturo. Solo un “salto” e non un compromesso ragionevole e strumentale, solo il salto
mortale ed assurdo della fede puo superare lorrido che separa le due verita. Cio, perd, pud
avvenire solo “contro ragione”, al dila di qualsivoglia mediazione, contro le regole del mondo
e ancorandosi paradossalmente, e contro ogni veritd/certezza, all'unicita eccezionale di un
fatto storico irripetibile e singolare: I'incarnazione di Cristo. Per un approfondimento della
questione si rimanda al saggio di I. ADINOLF1, Le ragioni della virti.. Il carattere etico-religioso
nella letterature e nella filosofia, Il melangolo, Genova 2008, 203-226.

® In veritd, una qualche corrispondenza analogica sarebbe individuabile nellambito politico
creaturale, per esempio nel contesto del triumvirato: «Quando i soldati di Bisanzio, costituiti
nellanno 660, pensavano, in aggiunta allimperatore gia esistente, di eleggere due nuovi
imperatori, procedevano in modo trinitario: “Noi crediamo nella Trinita; noi incoroniamo
tre imperatori”». P. KosLowsk1, Monoteismo politico o dottrina della Trinita? Possibilita ed
impossibilita di una teologia politica cristiana, in R. PANATTONI (a cura di), La comunitd. La
sua legge, la sua giustizia, il Poligrafo, Padova 2000, 48. O ancora, nel tentativo di limitare
Tonnipotenza dello stato sovrano, per Kelsen lessenza della Trinita sta nellautolimitazione del
Cristo-Dio che si sottomette allobbedienza del Padre, nellobbligo, dunque, verso se stesso di
Dio stesso: «Ad essa [fobbedienza intra-trinitaria] corrisponde esattamente la celebre dottrina
dellobbligo dello Stato verso se stesso, che forma il nocciolo della teoria del diritto statuale.
Lo stato di diritto, essenzialmente diverso dal potere onnipotente, e percio Stato ‘sovrano,
assoluto, la cui essenza non ¢& vincolata da alcuna norma, deve tuttavia alla fine diventare
stato di diritto, trasformandosi in esistenza legale, in persona giuridica. Lo stato stabilisce
un ordine legale - anche per lui ¢ essenziale stabilire un ordine legale - e, dopo averlo posto,
sottomettere spontaneamente se stesso a questordine legale». H. KELSEN, Dio e Stato, cit. in P.
KosLowski, Monoteismo politico o dottrina della Trinita , cit., 57.

79

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINAWIANOJ0dddV 4 IdN.LS

radicalmente monoteista, cioé quelle dellarianesimo subordinazionista (nel
quale Cristo ¢ subordinato al Padre) e della monarchia divina unitarista.
Ora, Peterson, secondo Schmitt, compie la sua analisi liquidatoria attraverso
lenfatizzazione di un esempio storico, 'impero romano, e di un caso concreto,
insegnamento di Eusebio di Cesarea.

Schmitt, infatti, considera non rigoroso tale approccio e limitato il materiale
probatorio raccolto dal teologo, domandandosi, conseguentemente, se il caso
specifico di teologia politica analizzato da Peterson, quello di Eusebio nel
suo nesso giustificativo con 'impero romano, non sia altro che «un esempio
illustrativo»'®, come tale di certo non esaustivo della realta teologico-politica
del cristianesimo.

Si tratterebbe, dunque, solo di un prototipo negativo costruito ad arte
e strumentale a una tesi: «Lo straniamento della formulazione odierna
del problema [la teologia politica] & riuscito a Peterson mediante uno
straniamento storico ottenuto con l'aiuto del prototipo Eusebio; esso tuttavia
non puo salvare il suo verdetto apoditticamente vacuo»'.

Nel merito della svalutazione operata da Peterson circa il significato della
teologia politica, Schmitt denuncia, inoltre, la mancata considerazione del
valore pubblicistico della theologia civilis degli antichi greci e romani e la
riproposizione di tale significato in ambito cristiano.

Per Schmitt, infatti, non puo non cogliersi, anche in ambito cristiano, la
valenza pubblicistica della fede vissuta e professata, il suo essere, appunto,
teologia della polis, di un fenomeno che esce dalle angustie del culto privato e
della fede interiore.

Una teologia del carattere pubblico e del nomos che supera la fede
individuale incarnandosi nellecclesia, nel mondo:

essa [la teologia politica] fa parte dellidentitd e continuita politica di un popolo

10 C. ScuMmITT, Teologia politica II, cit., 38.

" 1vi, 71. Peterson, dunque, compie unaffermazione dogmatica, con un’indiscutibile ricaduta
politica, per mezzo di un singolo caso storico che viene generalizzato: «Poiché nel IV secolo il
problema politico [del monoteismo] era teologicamente liquidato, cioé non era piti possibile
unanalogia immediata tra sovrano celeste e terrestre, esso ¢ impossibile anche per la storia
successiva della teologia politica e pud ancora soltanto rappresentare un abuso dell'annuncio
cristiano. Ora, nello stesso Peterson, nella sua liquidazione di ogni teologia politica, &
riconoscibile un interesse politico e nel suo trattato del 1935 & riconoscibile una polemica
contro la teologia politica dei Cristiano-Tedeschi, per cui si deve vedere nella posizione dello
stesso Peterson un pezzo di teologia politica». P. KosLowsk1, Monoteismo politico o dottrina

della Trinita , cit., 46.

80



[...]. E vero che la Chiesa di Cristo non ¢ di questo mondo e della sua storia, ma
essa € in questo mondo. Cio significa: essa prende e da spazio, e spazio qui significa:

impermeabilita, visibilita e pubblicita'®.

E evidente che in tale valorizzazione della contestualizzazione storica
del cristianesimo, il contingente assume il ruolo cardine di spazio pubblico
coessenziale alla fede, oggetto della capacita formativa del religioso.

La fede, attraverso il culto, il sacrificio, il memoriale, I'istituzione, ma anche
il rimando analogico a un ordine sostanzialmente inattingibile, fornisce
direzione e governo all'immanenza anche se la squalifica.

Di contro, 'utopia del teologico puro nellesaltazione di rapporti teologici
intraducibili mondanamente e di unescatologia intima, riduce 'immanenza a
mera occasione di testimonianza di una fede totalmente altra e la storia umana
diviene indifferente alla storia della Salvezza.

Secondo Peterson lo spazio pubblico del religioso non coincide con quello
storico-mondano e converge verso la realta ecclesiale in movimento, diretta
alluscita dalla Storia e verso una politica orientata alleterno esclusivo e
irripetibile.

Tale impostazione fornisce un senso estremo alla verita secondo la quale
la Chiesa di Cristo é in questo mondo: ci sta, infatti, sta nella Storia, come
ci & stato, appunto, Cristo: segno di contraddizione, strumento salvifico di
sacralizzazione dell'uomo e non del suo tempo e del potere.

In tale differenza di prospettive non pué non scorgersi una differente
risposta al mistero della presenza/assenza di Dio nel tempo intermedio.

Sia Schmitt che Peterson fanno proprio I'insegnamento di Kierkegaard: la
verita eterna nasce nel tempo attraverso il paradosso di Cristo, ma cio che, a

nostro parere, li divide & la conseguenza di tale epifania paradossale e illogica.

Per Schmitt, cio significa che il tempo & la dimensione di possibile
spiritualizzazione dell'umano.

Una spiritualizzazione che si attua attraverso la mediazione e il governo
dell’autorita.

Attraverso il riconoscimento - necessario per sfuggire alla tentazione
autonomistica e autoassolvente tipica dellanarchismo, vero spirito negativo
del moderno — dellanalogia di funzioni tra teologia e politica, nellottica della
salvaguardia “dallalto” dell'autentico umano.

Per Peterson, invece, ¢ leterno il punto di partenza e di arrivo di ogni
riflessione sulla presenza/assenza di Dio nella Storia e, per cio, la pretesa di
governo della teologia politica, nella sua impossibile commistione di sacro e

12 C. ScumrtT, Teologia politica II, cit., 40.
81

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNIWIANOJdOdddV 9 IdN.LS

di profano, & da rigettare in toto quale deviazione dalla purezza della verita.

In cio, Peterson sembra seguire Barth nel declinare in senso nettamente
metastorico il pensiero di Kierkegaard: «se ho ‘sistema, esso consiste in
cid, che io mi tengo davanti agli occhi, con tutta la tenacia possibile, quella
che Kierkegaard ha chiamato Tinfinita differenza qualitativa’ del tempo e
delleternit, nel suo significato positivo e negativo»'’.

Nel senso di Barth, infatti, la relazione (im)possibile tra Dio e uomo ¢&
pensata in un verso prettamente teocentrico, cioé essa ¢ istituita solo dall’atto
sovrano di Dio che, affermando la realta della Storia e del mondo, nello stesso
tempo nega caratteristiche salvifiche al reale.

In tale visione & ovviamente abolita la dialettica all'interno della relazione
uomo/Dio proprio per l'assoluta preminenza accordata al termine divino della
relazione, tanto da escludere, con la dialettica, anche il paradosso tragico della
relazione stessa, con esiti, evidentemente, poco kierkegaardiani.

Di contro la posizione di Schmitt sembra, invece, alimentare la
complementarieta dei termini della relazione e si appalesa, in definitiva, come
squisitamente tragica perché, appunto, paradossale e non garantita da alcuna
verita/certezza.

Tragico non & lesito dellanalisi che non ¢ nichilistico, tuttaltro, ma
il presupposto, ossia la riconosciuta impossibilita delleone moderno -
comunque coinvolto attraverso il paradigma della secolarizzazione nel
rapporto/relazione con un Dio/assenza - di pervenire a un facile e definitivo
rifugio nella mistica e nel puro dogmatico.

Per Schmitt, negare spazio pubblico e politico alla fede significherebbe, in
un mondo nel quale teologia e metafisica sono liquidate come non scienze,
abbandonare l'ultimo fortino che si oppone alla degenerazione dell'autentico
umano (irrisolto rapporto di tempo e di eterno) e alla resa al dominio della
precisione tecnico-scientifica di una modernita autistica che si autolegittima
come novita:

per atei, anarchici e scientisti positivisti ogni teologia politica — come pure ogni
metafisica politica — ¢ scientificamente liquidata da un bel pezzo, poiché teologia
e metafisica in quanto scienze sono per essi da molto tempo liquidate. Ormai essi
impiegano il termine solo polemicamente come luogo comune e ingiuria per
manifestare una negazione totale, categorica. [...] Oggi non c& pitt nemmeno bisogno
di un Dio. Basta un’auto-affermazione, unauto-attestazione e un autoconferimento di
poteri, una delle numerose parole composte con “auto’”, un cosiddetto autocomposito,
per far apparire nuovi sterminati mondi, che producano sé stessi e perfino le condizioni

" K. BARTH, L’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 1962, 145.
82



della loro propria possibilita, almeno le condizioni di laboratorio*.

Per Peterson, invece, ¢ necessario pervenire alla liquidazione definitiva
della metafisica politica che giustifica lo status quo e per questo si serve del
concetto di monarchia divina e, dunque, della coincidenza di monoteismo e
monarchia, dell'unico Signore, in cielo come in terra, venerato tra i pagani e
tra gli eretici cristiani.

Il problema della teologia politica, quindi, ¢ per lui essenzialmente
il problema di tale impropria commistione che, dati gli effetti politici
giustificativi di una data situazione di potere, viene meno una volta affermato
il dogma della paradossale dinamica trinitaria che non puoé essere tradotta
mondanamente.

Secondo Schmitt, invece, il punto nodale della teologia politica non ¢ il
problema della relazione binaria un Dio-un re (o, almeno, non ¢ solo questo
il problema) ma, piti compiutamente, & il problema della relazione tra ordine
divino, assente e rappresentabile giuridicamente (nella fictio dunque) solo dalla
Chiesa, e unita politica di una comunita: «Diventa qui riconoscibile il fatto
che il concetto centrale sistematicamente corretto per il problema teologico-
politico, che Peterson si pone, deve essere orientato non sulla monarchia, ma
sull'unit politica e la sua presenza o rappresentazione»".

Lunita politica statuale, infatti, come tale puo realizzarsi non solo attraverso
la rappresentazione del monarca, ma anche attraverso il simbolo unitario del
popolo sovrano, magari in unbottica costituente di ribellione contro lo stato di
fatto, orientando, cosi, 'ambito politico della teologia verso la democrazia.

Peterson, secondo il giurista, fa male ad escludere dalla sua analisi questi
importanti significati del nesso teologia e politica quali, appunto, la metafisica
democratica, ma anche quella rivoluzionaria o controrivoluzionaria.

Non si possono escludere dall'ambito della teologia politica e limitarla alla
relazione un Dio - un re, con leffetto, segnalato da Schmitt, che la presunta
rottura non possa estendersi a “ogni” teologia politica, ma, al massimo, a
quella caratterizzata dall'analogia unico Dio e unico monarca:

I'unitd del monarca & vista come produzione, rappresentazione mantenimento
dellordinamento esistente e come un’unita della pace. II fatto che dal lato politico
della teologia politica ci sia anche cosi qualcosa come la ribellione, ¢ visibile per un
istante in alcuni passi [de Il monoteismo], che fanno menzione della ribellione dei
giganti e dei Titani contro Zeus. Ma cio & apparente, poiché la mitologia pagana ¢

14 C. ScumirT, Teologia politica II, cit., 7.
" Ivi, 47.

83

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINAWIANOJ0¥dddV 4 IdN.LS

priva di significato per un teologo cristiano della Trinita, benché ci siano state anche
speculazioni teologico-cristiane sulla ribellione degli angeli e la sua connessione con
I'Incarnazione della seconda Persona nella Trinita'®.

Analogia tra Dio e monarca che ¢ propria di una teologia cristiana eretica
che vuole sacralizzare un certo dominio.

Un dominio che rappresenta, nellesercizio assoluto del potere, un’identita
strutturale con il rapporto teologico di riferimento (il monoteismo).

Nello specifico - nei primi secoli della Chiesa - le deviazioni verso tale
impropria commistione-giustificazione sono state dovute, secondo Peterson,
agli insegnamenti apologetici ancora legati alla tradizione didattica ebraica,
allinterno della quale si abusava del concetto di monarchia divina per spiegare,
per volgarizzare il monoteismo e per legittimarsi politicamente di fronte al
mondo.

Successivamente, in un Impero oramai cristianizzato, tale “deviazione” si
strutturo in maniera originale nel pensiero di Origene.

Origene, difendendo il cristianesimo contro Celso, stigmatizzd il
paganesimo pluralista, politicamente pericoloso e confuso e esaltd I'unita
metafisica cristiana cosi rapportata all'unita politica dell Tmpero.

Cid condusse al pensiero escatologicamente immanentista di Eusebio di
Cesarea e all'apologia di Costantino quale protagonista della storia ecclesiastica
e, quindi, della Salvezza.

Schmitt rimprovera all’excursus storico del teologo, oltre la su accennata
distorsione del concetto, in sé avalutativo, di teologia politica, il fatto che la
confutazione della teologia politica di Eusebio sia stata operata attraverso la
demolizione morale del vescovo cristiano che giunge fino alla diffamazione.

Egli, infatti, viene bollato come «cesaropapista, servitore del principe»’’
senza contestualizzare il suo pensiero.

Secondo Schmitt, quello di Eusebio, non si differenzia da altri casi legittimi
di giustificazione della politica nei quali & stata riconosciuta lopera misteriosa
della Provvidenza.

Si tratta di valorizzare i protettori della Chiesa, scoprendo nel successo o
nelle disfatte di tali signori terreni un significato provvidenziale.

La critica di Peterson, dunque, ¢ ideologica ed esclusivamente finalizzata
alla affermazione pervicace della tesi circa la separazione assoluta dei due
ambiti, separazione che disconosce come:

16 Ivi, 50.
7 Ivi, 55.

84



innumerevoli padri e dottori della Chiesa, martiri e santi di tutti i tempi fuori della loro
fede cristiana hanno preso parte con zelo alle lotte politiche del loro tempo. Perfino il
cammino nel deserto o la colonna dello stilita puo diventare, stando cosi le cose, una
manifestazione politica. Dal lato temporale si impone I'ubiquita potenziale del politico,
da quello spirituale 'ubiquita del teologico in forme sempre nuove's.

Tale ubiquita della produzione metafisica contraddice ogni netta
separazione, come ogni facile condanna di eterodossia perché, al fine di un
corretto inquadramento del caso prototipo, del caso esemplare di distorsione
del messaggio evangelico, non si puo prescindere dalle ragioni storiche che
hanno generato le presunte deviazioni:

«Peterson sradica il suo modello Eusebio dalla concretezza storica del
Concilio di Nicea e gli toglie in tal modo levidenza storico-ecclesiale, che ¢
propria di una convincente esemplarita»'.

Il teologo dogmatico, invece, combattendo la correlazione impropria di
fede e potere si oppone in definitiva alla mondanizzazione dellescatologia
cristiana, alla identificazione tra la pace garantita dall'imperatore e la Pace
propria del compimento trionfante delleone cristiano.

Lungi dal contestare I'assoluta differenza delle sostanze religiose e politiche,
Schmitt non crede che lescatologia cristiana possa essere negata dalla relazione
di storico ed eterno, intesa come riconoscimento dell’ analogia di funzioni, di
passaggio di competenze e mutazione di ruoli tra le Istituzioni coinvolte.

Nella Storia, infatti, la radicale distinzione proposta dal teologo non puo
che apparire astratta e proprio a partire dallambito metafisico cristiano e dalla
dinamica trinitaria, nella quale la seconda Persona ¢ allo stesso tempo - ecco
di nuovo l'ubiquita — vero uomo e vero Dio, partorito, umanamente dalla Santa
madre «nella realtd storica in una data determinata della storia di questo
mondo terreno»*.

18 Ivi, 58.

¥ Ibidem.

2 Iyi, 58. Proprio questa contingenza storica costituisce la speciale paradossalita del
cristianesimo che deduce la riflessione teologica non dall’astratta conoscenza metafisica,
ma da un fatto storico che diviene condizione essenziale per la fede e non mera occasione,
con cid sacralizzando non solo 'uomo ma anche la sua storia nellottica della sequela e della
contemporaneita a Cristo: «Si vede allora facilmente [...] che la fede non ¢ conoscenza; ogni
conoscenza o & conoscenza delleterno e cid che ¢ nel tempo e nella storia ne rimane fuori
come indifferente o & pura conoscenza storica; e nessuna conoscenza puo avere per oggetto
questo assurdo che leterno & un fatto storico. [...] Loggetto della fede non ¢ la dottrina
ma il maestro». S. KIERKEGAARD, Briciole filosofiche, Queriniana, Brescia 2001, 122-123.
Lobiezione di Schmitt suggerisce quello che potremmo definire un particolare materialismo
o storicismo proprio del cristianesimo e del suo peculiare fenomeno dell'incarnazione storica

85

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINIINIANOJOdddV 4 IdN.LS

Come ¢ evidente il giudizio di Peterson nei confronti della teologia (eretica?)
di Eusebio, parte dalla teoria della monarchia divina, dalle incertezze ariane
antitrinitarie, per colpire innanzitutto linterpretazione della storia della
salvezza del vescovo cristiano.

il decisivo rimprovero dogmatico-teologico, attraverso il quale Eusebio & costituito
come prototipo di una teologia politica impossibile da un punto di vista cristiano,
riguarda meno il dogma della trinita quanto la dottrina storica della salvezza sulla fine
dei tempi e sulla vera pace, che nessun imperatore e nessun impero terreno puo dare,
ma solo il secondo avvento di Cristo nel mondo e nell'umanita?'.

3. Contro 'immanentizzazione dell’«eschaton»

Lantitrinitarismo di Eusebio, dunque, consente un’'interpretazione politica
della fede che pero, da sola, non pud bastare a fondare la teologia politica
dell'impero cristiano.

E’ lescatologismo immanentista, la scorretta interpretazione della vera pace
a consentire la deviazione definitiva che rischia di obliare la trascendenza
del teologico, dal momento che «non tanto come ariano sospetto per la
sua scorrettezza dogmatico-trinitaria, ma come falso escatologo per la sua
eccessiva valutazione dell'impero romano nella storia della salvezza Eusebio

della verita eterna, ma anche della paradossale vicenda storica della Chiesa, la cui continua
presenza rappresentativa “allontana” la Parusia salvando, con cio, il senso cristiano della
vicenda umana. Cid, evidentemente, non puo giungere a significare, pena loblio dellalterita
del regno di Dio, l'identificazione di eterno e tempo ma, al contrario, radicale ultimita del
Regno. Questo puo fondare una teologia consapevole dellesistenza di res mixtae di difficile
demarcazione. Una teologia delle penultime cose, dei tempi intermedi che, accettando come
essenziale alla fede una piena storicizzazione del cristianesimo, possa considerare leone
mondano non come ostacolo alla riflessione teologica pura orientata alla fine dei tempi, ma
come spazio pubblico di unazione politica necessaria (stante il prolungamento dell’attesa della
fine imminente). Una politica che si assume il compito epocale di sciogliere, nella scelta, anche
attraverso la creazione di precise istituzionalizzazioni, la miscela di spirituale e temporale
realizzatasi nel corso della Tunga attesa’: «LEone interamente cristiano non & insomma una
lunga marcia; & un'unica lunga attesa, un lungo interim fra due con-temporaneita, fra la
venuta del Signore al tempo dell'imperatore romano Augusto e il ritorno del Signore alla
fine dei tempi. Entro questo grande interim si formano ininterrottamente numerosi nuovi,
pitt grandi o pill piccoli interim terreni, che sono tempi intermedi, anche per questioni
dogmatiche controverse dellortodossia e che spesso per generazioni restano in sospeso. [...]
Infatti, per mezzo della Chiesa cristiana si prolunga l'attesa ravvicinata della fine imminente
che paralizza lattivita diretta, tutta terrena, e lescatologia si trasforma in una “dottrina delle
cose ultime”. C. SCHMITT, Teologia politica II, cit., 60.

21 C. ScuMmITT, Teologia politica II, cit., 64.

86



diventa il prototipo di una teologia politica impossibile»?.

La distanza che separa, dunque, il cristianesimo dalle sue possibili
declinazioni analogiche e giustificazioniste dipende, essenzialmente, dalla
differenza tra regno di Dio e Storia. Ed & per questo che al centro della
posizione di Peterson sta Agostino e il suo concetto di Pace cosi alternativo e
lontano dalla pax romana®.

La pace Augustea, infatti, per Peterson interprete del De civitate Dei, non
rientra nella dinamica provvidenzialistica sostenuta da Eusebio e, in seguito,
anche da Ambrogio e Orosio, ma esprime una funzione storica di ordine,
laica e desacralizzata, che non contraddice la verita per la quale, nonostante
le momentanee tregue, la civitas terrena ¢, comunque, nonostante i regni
cristiani, un luogo di conflitto fino alla fine dei tempi.

La pace che il cristiano brama non & appannaggio di nessun impero, di
nessun potere con pretese salvifiche, ma & solo il “dono finale’, ultimo, di Colui
che ¢ piu in alto di ogni ragione.

Il modello agostiniano delle due Citta, dunque, serve a Peterson per
scongiurare, attraverso la tensione dialettica e politicamente inafferrabile
della pace escatologica, qualsiasi sacralizzazione degli ordinamenti politici
esistenti che vengono ridotti, per quanto riguarda le loro pretese di ordine e
sicurezza, ad ordini strumentali, secondari e, soprattutto, caduchi e transitori.

Schmitt dal canto suo problematizza tale dualismo e evidenzia come la
trascendenza, nel tempo presente, sia declinabile, innanzitutto, come oblio e
assenza.

Un oblio e una assenza di Veritd che “inquina’- per fortuna - la auto
posizione legale del moderno.

Schmitt, infatti, lamenta che il teologo, attraverso il richiamo all'autorita
indiscussa di Agostino, si sia strumentalmente cullato nellastrattezza di una
«conclusione edificante»®, senza comprendere davvero cio che ¢ significativo.

E cio che ¢ significativo sta nella paradossale e confusa combinazione di
teologico e politico, di trascendenza e immanenza, di aldila e aldiqua che si
manifesta nella modernita che sconta l'assenza di Dio.

Una combinazione che giunge a sempre piu pericolose conseguenze di
iperpoliticizzazione dei conflitti ideali, economici e sociali, in unepoca in cui
trionfa I'oblio di ogni autorita mitigante.

Non accettare tale tragedia del moderno e rifugiarsi nel puro teologico,
in tal senso, non puo che contribuire paradossalmente a scatenare le velleita

22 Ivi, 60.
23 Cfr. E. PETERSON, Il monoteismo come problema politico, cit., 71.
% C. ScumrrT, Teologia politica II, cit., 60.

87

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNIWIANOA04dddV 4 IdN.LS

sostitutive dei poteri mondani, pronti a occupare uno spazio pubblico
qualificato come “impuro” e indifferente per la vera Fede.

Di contro, ammettere lesistenza di linee di confine instabili e foperativita
cogente di una trascendenza assente ma davvero inestinguibile come fonte di
crisi e di destabilizzazione dogni potere, significa mitigare la scientificita di un
progresso inteso come inarrestabile e automatico e “salvare” lo stesso concetto
di autorita, di tradizione, di Storia.

Per Peterson, invece, non c& spazio nella storia della Salvezza per l'autorita
mondana, fosse anche lordine di un impero cristiano.

In quanto tale autorita politica appartiene alla civitas terrena e non a quella
divina nella quale la politica, il conflitto, & superato dall'unanimita di giudizio
e dallidentita di volere delle Persone divine che si riverbera nella fede dei
credenti.

La miscela di temporale e spirituale & solo il destino ineluttabile di un
ambito non cristiano e cozza con l'ultimitd di una speranza escatologica che,
in quanto tale, & intraducibile nel tempo.

Schmitt, di converso, cosi si esprime:

la pace mondiale dell'imperatore Augusto, che Eusebio glorifica, non ha posto termine
agli orrori delle guerre e delle guerre civili. La pace mondiale di Costantino Magno
non & neanche durata a lungo. Per questo né I'una né laltra & vera pace. Peterson
chiama “discutibile” una pace siffatta e oppone alla pace di Augusto la pace veramente
cristiana di Agostino, che portera solo il Cristo che ritorna alla fine dei tempi. N¢é
Cesare né Augusto né Costantino Magno erano in grado di porre fine alle guerre e alle
guerre civili. La pace di Agostino della Civitas Dei ha potuto fare cio? Il millennio di
papi e imperatori e di una teologia della pace agostiniana riconosciuta da entrambi fu
parimenti un millennio di guerre e di guerre civili.

Il giurista tedesco, quindi, dispone polemicamente sullo stesso piano la
pace augustea e quella di Agostino, chiedendo conto anche a quest'ultima del
suo fallimento mondano.

Neanche quella agostiniana, dunque, sarebbe vera pace?

Il dubbio schmittiano, dubbio strumentale alla tesi dellerroneo rifugio
nella mistica, sembra, pero, disconoscere il valore della fede nonostante
tutto, nonostante il millennio cristiano di guerre e di sangue, nonostante il
paradosso dell'apparente inefficacia storica del cristianesimo, anche perché -
come ha giustamente precisato Lettieri - «proprio la traducibilita della pace
cristiana in ordine storico politico ¢ quanto Peterson denuncia come del tutto

> Ivi, 74.
88



fuorviante»?.
Per Schmitt, invece:

largomentazione di Peterson si muove in una separazione di puro-teologico e impuro-
politico, in una disgiunzione assolutamente astratta, nella cui conseguenza egli pud
trascurare ogni realtd concreta, commista di spirituale-temporale, del concreto
accadere storico”.

Il giurista, in aggiunta, vede nella posizione teologica di Peterson tuttaltro
che una presa di posizione apolitica ma, a conferma della duttilita metafisica
del paradigma teologico-politico, proprio «una risposta politica a una
domanda politica»?®, ossia un ritorno ideologico alla teologia per rispondere
alla crisi d’identita del protestantesimo tedesco acuita dall'avvento di Hitler.

La rigida separazione propagandata da Peterson, dunque, ¢ spiegabile - per
Schmitt - a partire dal contesto storico in cui ¢ emersa, comprendendosi, in
definitiva, come strumento di opposizione al nazismo, come netto rifiuto
della legittimazione metafisica del potere emergente, espresso attraverso
l'utilizzazione di un mito politico negativo: il cesaropapismo e il bizantinismo®.

% G. LETTIERI, Riflessioni sulla teologia politica in Agostino, in P. BETTIOLO - G. FILORAMO
(a cura di), Il Dio mortale. Teologie politiche tra antico e contemporaneo, Morcelliana, Brescia
2002, 248, nota 72. Lettieri ancora osserva: «Malgrado Agostino consideri originariamente
la conversione del saecolum al cristianesimo come provvidenziale realizzazione allegorica
del millennio apocalittico, la contestualizza soltanto in ambito ecclesiastico, e niente affatto
politico-imperiale. Non si da affatto, per Agostino, una res publica ovvero un imperium
christianum di tipo eusebiano o orosiano, come Peterson afferma e come lo stesso Schmitt
sa benissimo e riconosce apertamente, essendo costretto, nel Nomos della terra, a tener fuori
Agostino - dato della massima importanza - dalla traditio dellideologia sacrale patristico-
medievale della respublica cristiana. Per Agostino, con lassoggettamento dei démoni al
potere trionfante di Cristo, I'impero, lo Stato diviene ormai una realta del tutto secolare,
neutralizzata». Ivi, 236. Per Agostino, dunque, l'irriducibilita del sacro a qualunque struttura
storico-politica non potrebbe essere pili netta. La stessa realta politica secolare cosi intesa, alla
luce dellescatologia cristiana trascendente, perde ogni legame con il teologico ed il nesso si
scioglie nella consapevolezza dellerrore dottrinale. Lo stesso impero romano cristianizzato,
finalizzato al mantenimento dellordine mondano, si mostra, quindi, come realta totalmente
immanente, slegata da qualsiasi provvidenzialitd salvifica proprio perché legata alla
realizzazione di un bene, lordine temporale appunto, del tutto limitato e transeunte.

7 C. ScumirrT, Teologia politica II, cit., 66.

28 Tvi, 68.

» Secondo Nicoletti: «Che a Peterson stesse a cuore un chiaro obiettivo politico e cioe
lopposizione al nazismo, & testimoniato dal saggio Existentialismus und protestantische
Theologie in cui cita Heidegger come esempio di una teologia secolarizzata che ha trasposto

89

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNIWIANOJO4dddV 4 IdN.LS

Peterson, in effetti, in produzioni pressoché coeve al saggio su I
monoteismo — ma politicamente lontane dal contesto polemico contra Schmitt
e il nazismo - riconosce come vera e per niente liquidabile la relazione di
senso tra cristianesimo e mondo politico.

Nesso, ad esempio, che si sviluppa in ambito cultuale:

avendo il culto della Chiesa questa relazione originaria con la sfera politica avverra
che cerimonie del culto imperiale potranno venir accolte nella messa. Annovero fra
queste la processione durante la messa (sia col Vangelo, sia con le specie eucaristiche),
con agitar di turibolo e con accompagnamento di candele. In tutto questo ritengo
molto verosimile un influsso delle cerimonie del culto imperiale®.

Lo stesso, per altro, si potrebbe dire dell'uso cristiano del concetto di
vittoria: chivince, nel cristianesimo, &, paradossalmente, il sangue dellAgnello
immolato.

Tale concetto teologico, pur analogo nel significato di trionfo e nella
struttura sistematica a quello politico, & trasfigurato nel suo contenuto e solo
in tal modo puo fondare una nuova polis.

Sempre sullo stesso tema Peterson® si richiama allautorita del capitolo
quinto dell’Apocalisse.

In esso si narra di Giovanni che scoppia in lacrime convinto che nessuno,
né in cielo, né sulla terra, avesse il potere di aprire i sigilli del volume che sta
in mano al Re eterno.

A consolarlo interviene un vegliardo che dice: «Non piangere; ecco il leone
della tribu di Giuda, il discendente di Davide, ha vinto per aprire il libro e i
suoi sette sigilli» (vs. 5).

Ora, il fatto che la vittoria di Cristo conservi solo un legame analogico (ma
comunque un legame) con il significato delle vittorie terrene lo dimostra
ancora meglio il successivo vs. 6: il leone di Giuda é un «Agnello immolato»,
uno sconfitto mondano, dunque, a cui proprio in virtu di questo paradosso

la decisione per Dio nella decisione per il Fiithrer». M. NICOLETTL, Il problema della «teologia
politica» nel Novecento. Filosofia politica e critica teologica, in L. SARTORI - M. NICOLETTI
(a cura di), Teologia politica, Centro Editorale Dehoniano, Bologna 1991, 60, nota 116. In
tal senso, la stessa asserita separazione di teologia e politica assumerebbe una precisa
valenza politica contingente e cosi, in definitiva, la presunta teologia pura non potrebbe
compiere nessuna rottura con la teologia politica, in quanto, in fondo, la riproporrebbe nella
consequenziale scelta politica.

*E. PETERSON, Il libro degli Angeli. Situazione e significato dei santi Angeli nel culto, CLV -
Edizioni Liturgiche, Roma 2008, 44, nota 31.

31 Cfr. ivi, 45.

90



della ragione appartiene il potere altro del cielo.

La polis celeste, dunque, trascende la polis terrena, come il potere della
vittoria dell’Agnello trascende e sconfessa, negando ogni legittimita, il potere
mondano che, per cio, ¢ cristianamente desacralizzato.

Cio che si salva é 'analogia, Iespressione storica di un simbolismo politico-
religioso.

Ovviamente, quello che & profondamente diverso - sia per Peterson che
per Schmitt — & il centro di riferimento spirituale cui il simbolo analogo
rimanda: & lo scacco escatologico che si contrappone nettamente a ogni
sapere e volere mondano.

La cognizione escatologica della Chiesa, infatti, non sidentifica con
la sapienza politica, in quanto questultima dipende esclusivamente dalla
situazione concreta e particolare mentre la prima é «cognizione ultima
(suprema)».*.

Nel saggio del 1937 I testimoni della verita®, ancora, Peterson conferma
il nesso teologico politico e tratta della scelta politica radicale dei cristiani
incarnata dalla figura dell'apostolo martire: «essi sono mandati come pecore
tra i lupi: dal che si desume, come sottolinea santAgostino in una delle sue
prediche, che i lupi sono la maggioranza; per questa ragione sono le pecore a
essere mandate tra i lupi, e non i lupi in mezzo alle pecore»*.

Il martirio cristiano, cosi come analizzato dal teologo, non ¢ la difesa
estrema di una opinione politica, né & comprensibile solo come zelo umano
verso la propria fede: ¢, pit propriamente, una chiamata divina nel nucleo
indisponibile da parte dell'umano.

E, paradossalmente, una scelta indipendente da funzione o volonta: «&
Cristo stesso che chiama al martirio, ¢ lui che ne fa una grazia speciale»™.

Tale atto di testimonianza, dunque, & frutto della fede in Cristo e, come
tale, non puo per sua natura essere relegata nel privato ma vive appunto della
confessione pubblica diappartenenzaad un altro mondo: «il martire manifesta
lesigenza della Chiesa di Gesu Cristo ad affermarsi pubblicamente»®.

4. La liquidazione della liquidazione

Schmitt intende evidentemente operare una liquidazione della liquidazione

32 Ivi, 47.
33 E. PETERSON, I testimoni della verita, Vita e Pensiero, Milano 1954.
3 1vi, 13.
35 Ivi, 22.
% Tvi, 24.

91

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINHWIANOAOYddV 4 IdNLS

ma - nonostante le tante ragioni - la sua teologia politica non puo imporsi
sullinsegnamento di Agostino emergente dalla pagine di Peterson.

Abbiamo avuto modo di sottolineare, infatti, come il richiamo che
quest’ultimo fa allescatologia di Agostino non ¢ peregrino e la pace veramente
cristiana, cioé la pace definitiva che riposa in Cristo, non trova davvero
corrispondenze mondane negli effetti del potere terreno®.

Se & vero che in molti testi Peterson non nega la commistione storica di
teologia e politica, senzaltro si preoccupa di neutralizzarla, di scorporarla
dallordine dell’essere, consegnandola completamente a dato mondano.

Parafrasando Rosenzweig®, potremmo dire che anche per Peterson tra
lepifania del Cristo-nuovo Sinai e gli ultimi giorni messianici non potrebbe

%7 Ratzinger, sensibile alla lezione di Peterson, nellaffrontare il pensiero di Agostino cosi si
esprime: «[per Agostino] tutti gli Stati di questa terra sono “Stati terreni’, anche quando sono
retti da imperatori cristiani e abitati pitt 0 meno completamente da cittadini cristiani. Sono
Stati su questa terra e quinti “terreni” e nemmeno possono divenire di fatto qualcosa d’altro.
In quanto tali, sono forme di ordinamento necessari di questepoca del mondo ed ¢ giusto
preoccuparsi del loro bene». J. RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio. Questioni ecclesiologiche,
Queriniana, Brescia 1992, 96. Cio che conta & perd che tale “preoccupazione” non giunga
come in Eusebio all'identificazione di cristianesimo ed impero romano: «[Eusebio] equivoca
luniversalismo cristiano con quello romano, abbassa quindi il primo al livello politico
e cosi gli toglie la sua vera e propria grandezza». Ivi, 104-105. La posizione di Agostino,
per Ratzinger, dunque, desacralizza lordine politico, lo priva di ogni rivendicazione di
impossibile mediazione tra immanenza e trascendenza senza, perd, destituirlo del significato
suo proprio e necessario: la custodia dellordine mondano. Allopposto di Eusebio, Agostino
mantiene lelemento di novita paradossale del cristianesimo: la Civitas Dei non & né comunita
puramente ideale, né teocrazia terrena, & «unentita sacramentale escatologica che vive in
questo mondo quale segno del mondo avvenire». Ivi, 106. Elemento di trasformazione che
nella Storia supera la storia e le sue logiche attraverso la fede in Cristo. Una fede che relativizza
tutte le realtd immanenti.

3 Rosenzweig, ne La stella della redenzione cerco, da parte sua, di esprimere il personale ritorno
ad una fede ebraica autentica, fondata sulla rivelazione divina e non sull’intelletto conciliante,
compiendo, con cid, una rivolta concreta contro la totalita ideal-panteistica dello storicismo
di Spinoza e di Hegel. Per il filosofo ebreo, in tal modo, il mondo ¢& insensato in questo senso:
la Verita non é della Storia, non & conoscibile razionalmente, ma ¢é rivelata nella Storia come
condizione per la fede. «Di Dio non sappiamo nulla. Ma questo non-sapere & un non-sapere
di Dio. Come tale ¢ I'inizio del nostro sapere di lui. Linizio, non la fine [...]; noi cerchiamo
Dio, ed in seguito il mondo e 'nvomo, non gia come un concetto tra gli altri concetti, bensi
per sé, sul solo fondamento di se stesso, nella sua assoluta attualita [...] quindi proprio nella
sua “positivitd’». F. ROSENZWEIG, La stella della redenzione, Vita e Pensiero, Milano 2008,
23. Anche in tale contesto, che possiamo ben definire ebraico-cristiano, risulta impossibile
qualsiasi relazione razionalistica (con cio suscettibile di una precisa giustificazione logica) di
teologico e politico.

92



succedere nulla di davvero significativo per la fede.

Leterno & definitivamente espulso dalla vicenda storica che, cosi, diviene
sacra non nell’evento ma solo nell’attesa della Chiesa.

La Storia, in sintesi, non ¢ il luogo privilegiato dell'autorealizzazione dello
spirito, ma parentesi di penitenza ed incertezza.

Lo stesso Schmitt accetta interamente tale contesto di penuria e di fatica
allorquando rappresenta leone cristiano come lunga attesa, come lunga marcia,
come tempo intermedio faticoso, “aperto” alleccezionalita dell'intervento
divino®.

Schmitt, pero, coltiva I'(im)possibile speranza tragica un governo efficace
e cristianamente orientato dell’interim, rivestendo l'autorita politica un ruolo
decisivo nellopposizione alla deriva tecnica dell'autonomismo moderno.

In tal senso, il diritto, la politica, lTordine, possono essere interpretati
cristianamente come “bene”, come beneficium magnum, anche come
contingenza provvidenziale.

E lo sono quando pongono freno allo scatenarsi degli idoli sostitutivi e al
tentativo gnostico di edificazione di un nuovo Eden.

Tale concezione, comunque, non puo rendere patria il tempo mortale.

11 Potere non pud assorbire, insieme allescatologia, ogni attesa di Altro, la
realizzazione della Promessa.

La distinzione dei due regni, il mantenimento della duplice cittadinanza del
cristiano, nel tempo della crisi fatale di ogni forma istituzionale rappresentativa,
deve essere mantenuta con la speranza e la fede paradossale.

Consapevole di cio, Schmitt, argomentando a contrario, afferma in un
passo illuminante circa il limite contro cui si frange 'arroganza umana: «Alla
pretensione di un‘assoluta purezza del teologico manca poi la fede».

Cristo & uomo e Dio e Cesare non & Dio come non ¢ di Dio il regno di
questo mondo. La Storia acquista senso divino solo per I'innesto di eterno
proprio dell'unicita dell'Incarnazione.

Fuori da questo innesto & solo buio: la luce non ¢ confusa nel mondo, forse
¢ solo assente, temporaneamente assente.

5. Labuso che giustifica
Nel capitolo terzo, La tesi conclusiva leggendaria, Schmitt focalizza il suo

argomentare sul temine “abuso” utilizzato da Peterson con valore centrale
nella sua celebre tesi conclusiva del saggio su Il monoteismo:

¥ Cfr. C. ScuMITT, Teologia politica II, cit., 60.
0 Ivi, 70.

93

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINAINIANOAOYddV 9 1IdN.LS

ma la dottrina della monarchia divina doveva fallire di fronte al dogma trinitario e
linterpretazione della pax augusta di fronte allescatologia cristiana. In tal modo
non soltanto ¢& finito teologicamente il monoteismo come problema politico e la fede
cristiana & stata liberata dal sul legame con I'impero romano, ma si ¢ anche realizzata
la rottura con ogni ‘teologia politica, che abusa dellannuncio cristiano per giustificare
una certa situazione politica®’.

Schmitt cosi interpreta tale affermazione:

¢ fondamentalmente realizzata la rottura con ogni - cioé adesso a quanto sembra con
ogni non-monoteistica - teologia politica, quando essa abusa dell'annuncio cristiano.
[...] Essa [larottura] non vale per ogni teologia politica in quanto tale, ma precisamente
solo per 'abuso; essa nemmeno tocca le implicazioni direttamente politiche, forse assai
forti, di una teologia pura, che non abusa dell'annuncio cristiano per la giustificazione
di situazioni politiche*.

Limitando la rottura all' abuso che giustifica, si rispetta il significato della tesi
di Peterson? Se intendessimo in senso radicale la liquidazione - Iopposizione
tra cristianesimo e teologia politica — non potremmo salvare alcun tipo
di teologia politica per il solo fatto che la teologia politica sarebbe sempre
abuso in quanto giustificazione di una data situazione politica, fosse anche
rivoluzionaria®.

Non ci sarebbe, dunque, un discrimine preciso tra una teologia politica
giustificazionista e piegata sugli interessi del potere e una teologia politica
critica/dialettica. Nessuna distinzione, dunque, tra giustificazione e ribellione/
reazione rispetto a un dato status quo, in quanto il discrimine sussisterebbe
solo tra teologia cristiana, ancorata al dogma trinitario e a unescatologia avulsa

‘' E. PETERSON, Il monoteismo come problema politico, cit., 72.

“ C. ScuMmrtT, Teologia politica II, cit., 78.

# E quanto sostiene un acuto interprete di Peterson, il politologo H. Maier, che, in un
contributo del 1969, richiamato dallo stesso Schmitt congiunge nella stessa “rottura” sia la
teologia politica dellordine di Schmitt che la nuova teologia politica critica di J. B. METZ, Sul
concetto della nuova teologia politica (1967-1997), Queriniana, Brescia 1998: «Ancora adesso
non c2 nulla da aggiungere a queste frasi [si intende la tesi di Peterson] nemmeno l'accenno
alla loro permanente attualitd. Anche la nuova teologia politica infatti & solo una variante
‘dialettica’ e secolarizzata dell'antica. Di fronte ad essa ¢ compito legittimo del cattolico
credente richiamare alla legittima autonomia, all'impossibilita di mescolare lo spirituale e il
mondano, la chiesa e la societd. Questo & particolarmente il compito di quei laici cattolici che,
nellattuale crisi religiosa ed ecclesiale, hanno conservato il dono della discretio spirituum. Io
ho parlato per loro». H. MAIER, ‘Teologia politica’? Obiezioni di un laico, in G. RUGGERI (a
cura di), Dibattito sulla ‘teologia politica’, Queriniana, Brescia 1971, 60.

94



dal mondo, e teologia politica tout court intesa, per cid, sempre e comunque,
abuso strumentale del cristianesimo e funzionale agli interessi di qualsivoglia
posizione politica.

Tale interpretazione radicale e onnicomprensiva della liquidazione
petersoniana, pero, non sembra giustificabile proprio alla luce dellargomento
centrale dell'analisi di Peterson: il suo rifarsi, cio¢, al significato della escatologia
cristiana quale realta di fede che impedisce la identificazione della Promessa
cristiana con precise situazioni politiche mondane che si qualificano come
salvifiche.

Tale assurda autoaffermazione, infatti, sprona il cristiano all'impegno
politico, a prendere parte!

Di contro, il rifugiarsi nella purezza mistica contraddice la riserva
escatologica che desacralizza come transitorio e caduco qualsiasi stato della
politica e della societa. '

La Salvezza cristiana, infatti, & una salvezza che si misura nello spazio
sociale, nel mondo.

Tale annuncio salvifico, tale radicale alterita del Regno, non pu¢ distaccarsi
da una con-seguente responsabilita sociale di critica alla realtd mondana
dominante che magari si presenta come legittimata da una metafisica
idolatrica di specie immanentista*.

E chiaro, dunque, che difficilmente la rottura con la teologia politica possa
riguardare una teologia politica “critica” e dialettica.

Il concetto di teologia politica®*, infatti, mantienela sua validita, e sfugge ogni

“ Questa, ad esempio, & l'interpretazione di Voegelin che, nel riproporre esplicitamente
la tesi di Peterson della “fine” della teologia politica come riduzione della sfera teologica al
potere mondano, lungi dal pretendere il rifugio del cristianesimo nel privato delle coscienze,
connette autenticamente il senso spirituale della rappresentanza pubblica/politica cristiana
all'azione spirituale ecclesiastica. Attualizza, cosi, il nesso teologico-politico nel senso
dellopposizione - non solo polemica ma dogmatica -contro la teologizzazione idolatrica
della politica mondana, contro leresia gnostica moderna. Unleresia che porta avanti il
tentativo di annullare il dualismo cristiano nellaffermazione totalitaria (anti metafisica e
obliante ogni nesso con la trascendenza) di una societa autisticamente razionale. «Cosi [come
dimostrato dallanalisi di Peterson] finisce la teologia politica nel cristianesimo ortodosso.
Il destino spirituale dell’'uomo nel senso cristiano non puo essere rappresentato sulla terra
dallorganizzazione di potere di una societd politica; esso pud essere rappresentato solo
dalla chiesa. La sfera del potere & sottoposta ad una de divinizzazione radicale: ¢ diventata
temporale. La duplice rappresentanza delluomo nella societ3, attraverso la chiesa e I'impero,
durd per tutto il medioevo. I problemi moderni della rappresentanza sono connessi con il
processo di ridivinizzazione della societa». E. VOEGELIN, La nuova scienza politica, Borla,
Roma 1999, 139.

45 Maier, al contrario, tratta tale tentativo di teologia escatologica del conflitto come di une-

95

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNHWIANO404dddV 9 IdN.LS

semplicisticaliquidazione, allorquando & declinabile non come “giustificazione”
ma come “impegno’ politico/concreto fondato paradossalmente su un dato
trascendente il mondo.

Cio & valido non solo per le teologie politiche di liberazione e/o
rivoluzionarie ma anche allinterno di un contesto storicamente “perdente”
e inattuale come quello controrivoluzionario e antignostico (qui facciamo
riferimento non solo ai controrivoluzionari ‘classici’ quali De Maistre e Cortés
ma anche al pensiero di Voegelin e di Strauss).

Difendere “reattivamente” il rinvio ad alterum, il concetto stesso di autorita
e “dipendenza” a fronte di un autonomismo destoricizzato che decreta
scientificamente lirrilevanza del Sacro non significa, di certo, lusingare il
potere, né giustificarlo ma, senzaltro, criticare il reale potere di questo mondo,
alla luce della dialettica cristiana che si oppone alla deriva atea del moderno.

Anche tale teologia, infatti, lo ribadiamo, ha implicazioni pubbliche e tali
implicazioni sono ben evidenziate e accettate, come autentiche e legittime,
da Peterson stesso nei saggi gia analizzati su I testimoni della verita e su Gli
Angeli: sono nessi metafisici e politici che conducono a conseguenze e scelte
storiche di impegno politico del cristiano.

La dinamica teologico-politica &, infatti, una dinamica propria del discorso
storico/umano, dell'identita - individuata per primo da Schmitt - tra coscienza
metafisica epocale e struttura e forma della costruzione politica di un dato
gruppo.

Identita metafisica che, se indagata secondo un metodo che Schmitt
definisce di concettualita radicale, non pud che far emergere cid che ¢é
generalmente obliato nel moderno: il legame esistente tra lopzione teologica,
genealogicamente prioritaria, e le forme giuspubblicistiche e politiche.

Nel prosieguo della sua replica, Schmitt assesta ulteriori critiche alla
leggenda della liquidazione della teologia politica, opponendo, all’(ab)uso
petersoniano del termine teologia politica, il carattere in sé avalutativo e
scientifico (nel senso delle scienze giuridiche) del concetto.

La teologia politica, infatti, acquista al meglio il suo significato (di certo,
come abbiamo dimostrato, non solamente giustificativo e legittimante una
data situazione di potere) se applicato alla dinamica sociologica e giuridica
della secolarizzazione moderna, del trapasso di funzioni pubbliche dalla
Chiesa agli stati-nazione.

In tale trapasso, si ¢ manifestata - tra teologia e diritto - lesistenza di «concetti

sperienza condivisibile, ma realizzata con un concetto, la teologia politica appunto, inservi-
bile ed equivoco. Cfr. H. MAIER, ‘Teologia politica’? Obiezioni di un laico, cit., 36.

96



fondamentali strutturalmente congruenti»* nell'ambito di una divisione di
competenze scientifiche (stante lemergenza di plurime res mixtae) che non
puo essere tale senza concetti in certo qual modo egualmente strutturati:
«Nessuno sosterra che la dottrina teologica della Trinitd possa liquidare un
problema numerico matematico, e l'affermazione inversa che la matematica
possa liquidare la dottrina della trinita sarebbe parimenti insensata»®.

Quando Schmitt argomenta in tal modo non fa riferimento alla (presunta)
teologia pura o al puro politico ma, evidentemente, fa riferimento a discipline,
a materie di confine, a precise e sempre conflittuali istituzionalizzazioni della
divisione di ruoli tra teologo e politico:

teologia e giurisprudenza hanno trovato la loro istituzionalizzazione in due Facolta
spesso I'un I'altra ostile e nella rivalita di canonisti e legisti hanno dato una prestazione
scientifica di importanza secolare, uno ius utrumgque. Dicio si parla nelle mie asserzioni
sulla Teologia Politica. Tutto ci¢ che ho espresso sul tema della teologia politica sono
opinioni di un giurista su di unaffinita di struttura sistematica dei concetti teologici e
giuridici, che si impone sul piano teorico giuridico e pratico-giuridico. Cio si muove
nellambito della ricerca sociologica e storico-giuridica®.

Nel senso di Schmitt, il teologo &, evidentemente, il canonista, il cultore del
diritto canonico, dellordinamento interno della Chiesa, e il politico ¢ il legista,
fattore dellordinamento giuridico civile.

In tale contesto, nel contesto del conflitto di competenza relativo a
scienze umane limitrofe, aventi a che fare con res mixtae indecidibili in
assoluto perché incarnate nell'identitd metafisica generale di una data epoca,
neanche il liquidatore Peterson avrebbe nulla da obiettare sul riconoscimento
dell'esistenza di «concetti strutturalmente compatibili»®.

Compatibilita che nulla ha a che fare con una impossibile unita di sostanze
divina ed umana, la quale & chiaramente rigettata da Schmitt impegnato nel
confronto con l'assenza di fondazione sostanziale del moderno.

16 C. ScumrtT, Teologia politica I, cit., p. 80.

7 Ibidem.

4 Tvi, 82-83. Tale inquadramento della questione all'interno esclusivo dellambito giuridi-
co & stato pure considerato come strumentale alla propaganda apologetica di una teologia
politica come categoria squisitamente scientifica e, per cid, non polemica. In sintesi, un
rifugio nel “puro giuridico” opposto al rifugio nel puro teologico di Peterson: «la riduzione
della Politische Theologie al puramente giuridico [...] sa troppo di Kelsen per un autore che
nel corso di tutto il testo rimprovera a Peterson di volersi ritrarre “nelledificante teologico
puro”». M. Rizzi, Il «Monotheismus als politisches Problem» di Peterson, in P. BETTIOLO - G.
FiLoramo (a curadi), Il Dio mortale, cit., 419.

¥ C. Schmitt, Teologia politica II, cit., 80

97

STUDI E APPROFONDIMENTI



LINAWIANO404dddV 9 IdN.LS

E lo stesso Schmitt a chiarirci la posizione di Peterson su, appunto, tale
compatibilitd/permeabilitd metafisica, posizione espressa in una conferenza
del 1925, dal titolo Che cos teologia?, antecedente, quindi, alla peculiare
temperie storico-politica in cui si generd il saggio su Il monoteismo: «Dogma e
sacramento, egli dice, sono termini del linguaggio giuridico, perché essi sono
Pesecuzione della parola incarnata di Dio e pit che solo predica ed esegesi»™.

Il decisionismo giuridico insito nel dogma, quindi, da esecuzione concreta
e storica alla rivelazione.

Per Schmitt, tale constatazione & prova di un chiaro riconoscimento, nel
Peterson del 25, dellautentico significato giuridico e sociologico della teologia
politica e dell'analogia concettuale di teologico e giuridico.

Tale giuridificazione e formalizzazione cogente dellesecuzione
della rivelazione divina fino a dove pud spingere l'analogia concettuale?
Listituzionalizzazione pud spingersi fino allabuso? Superando, con cid, i
confini di competenza delle materie limitrofe, superando i confini della mera
esecuzione giuridica della Parola?

Lanalisi di Peterson, come evidente, combatte la confusione tra logos e
giuridificazione dogmatica, limitando il compito di quest'ultima allespressione
storica della definitivita e univocita della parola di Dio. Cio che relaziona i
due termini, quindi, & il decisionismo che traduce, umanamente, la definitivita
della Rivelazione.

Il giuridico, cid appare evidente, & sempre strumentale al logos, e solo in
cid puo fondarsi un’analogia di funzioni e non di sostanze: nella distanza/
vicinanza che lega Spirito a lettera.

Ogni identita, lo ribadiamo, & negata, sia per Peterson che per Schmitt,
dallassoluta alterita dell'autentico cristiano, che rimane, nella sostanza, una
verita inacquisibile dal linguaggio e dal normativismo giuridico.

Laffinita di teologico (inteso come metafisica del decisionismo dogmatico)
e politico (inteso come movimento di formalizzazione del reale) & limitata alla
fase, appunto, dellesecuzione, della mondanizzazione, comunque necessaria,
dell'autorita e dellordine.

Assolutamente altro ed incomprensibile, a tale livello, rimane il carisma
del martire, I'immediata ed assurda relazione del fedele chiamato alla
testimonianza di Dio.

0 Ivi, 84.
98



6. Una sorta di litiscontestazione

A questo punto, la condivisibile rottura realizzata da Peterson conla teologia
che si asservisce al potere mondano, rottura cristiana compiuta attraverso
laffermazione della differenza di sostanze tra rapporti teologici rivelati ed
esecutivita giuridica, va distinta, a noi pare, dalla non riuscita liquidazione
teologica del monoteismo come problema politico.

Questa asserita liquidazione teologica di un fattore politico, infatti,
comporta da sé sola, come ha bene intuito Schmitt, una rinnovata apertura
(ed implicita conferma) del conflitto di competenza tra teologico e politico
circa la risoluzione delle questioni “di confine”.

Un conflitto che, nello specifico, implica pretese teologiche in ambito
politico e, quindji, una politicizzazione del teologico che conferma il paradigma
teologico-politico definito da Schmitt:

una teologia, che si distacchi risolutamente dalla politica, come fa a liquidare
teologicamente una grandezza politica o una pretesa politica? Se il Teologico ed il
Politico sono due ambiti oggettivamente separati - toto coelo diversi -, allora una
questione politica puo essere liquidata solo politicamente. [...] Se egli [Peterson] da
ad un problema politico una risposta teologica, allora cio ¢ o una semplice rinuncia al
mondo ed all'ambito del politico, oppure invece un tentativo di riservarsi nellambito
del politico influssi o ripercussioni dirette o indirette. E quindi o una rinuncia a
qualsiasi competenza teologica riguardo le questioni politiche: il teologo si mantiene
puro nel suo puro elemento; o & invece lapertura di un conflitto di competenza, una
sorta di litiscontestazione. La frase “il monoteismo politico ¢ liquidato teologicamente”
implica allora delle pretese a poteri di decisione del teologo anche in ambito politico
ed una pretesa di autorita di fronte al potere politico, una pretesa, che diventa tanto
pitt intensamente politica quanto pili in alto Iautorita religiosa pretende di stare sopra
il potere politico®".

Tale litiscontestazione, tale conflitto, &, per sua natura, irrisolvibile una volta
per tutte dall’autoritd moderna mondana e rimane aperta, cosi, alle plurime
risposte epocali alla domanda hobbesiana chi giudica? chi decide in concreto?

Nella storia deirapportitra teologia e politica ¢ possibile, quindi, riconoscere
simultaneamente operanti sia la dialettica conflittuale nella commistione
decisiva di materie limitrofe®, sia la distanza siderale dei due centri identitari,
distanza legittimata dalla radicale alterita del messaggio cristiano di salvezza.

> Ivi, 86.
2 (Nel tempo e nella situazione intermedia della “impura commistione” le due parti
conflittuali si riconducono reciprocamente ed incessantemente nei limiti delle loro facolta e

si gridano: Silete in munere alienol». Ivi, 87.

99

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNIWIANO4OdddV 4 IAN.LS

La difficoltd di una risoluzione conciliativa del problema, attraverso il
superamento della dialettica nell'affermazione di un terzo superiore, magari
attraverso il medio della ragionevolezza storica del cristianesimo e della
mondanizzazione delle sue speranze, & pienamente riconosciuta da Schmitt.

Il giurista, infatti, - e lo abbiamo piu volte ripetuto - lungi dal negare la
trascendenza della fede in Cristo la assolutizza maggiormente allorquando
lascia fuori le dispute metafisiche sostanziali e prospetta come possibile
soluzione solo la decisione storica concreta e formale che si assume la
responsabilitd dell'interpretazione mortale della verita nella delimitazione,
anche spaziale, della stessa:

la possibilita di un “concordato” rimane sempre un problema specifico, poiché ogni
parte conflittuale pud rimproverare allaltra “impure” commistioni di teologia e
politica e di politica e teologia. [...] Se le due parti conflittuali non “concordano” fra
di loro su una reciproca co-determinazione, il conflitto di competenza deve finire cosi
come lo hanno portato a termine le guerre civili confessionali del XVI e XVII secolo: o
con una risposta precisa al grande Quis judicabit? Oppure con una egualmente precisa
itio in partes, cioé: con una delimitazione spazialmente chiara, territoriale o regionale,
un Cuius regio eius religio®.

Rimarrebbe cristianamente escluso o, almeno, certamente problematico,
abuso dell'annuncio cristiano per giustificare e includere nella storia della
Salvezza una determinata situazione mondana di potere che si qualifichi,
idolatricamente, come salvifica e fatale: una mescolanza “pacifica’, perché
monistica e non tragica, di trascendenza ed immanenza.

Una mescolanza nella quale il primo termine, scaduto a mito legittimante,
potenzia I'immanentizzazione dell' utopia politica.

A questo punto, giunti al termine dell'analisi sulla liquidazione del
monoteismo come problema politico, occorre di nuovo tornare al trionfo
dogmatico della dottrina dei due regni di Agostino.

Schmitt, come abbiamo avuto modo di sottolineare, non sfugge al
confronto con Agostino e, proprio attraverso la critica alla purezza astratta
di tale distinzione, giunge a tematizzare la necessaria decisione epocale sulle
questioni aperte dal rapporto innegabile tra teologia e diritto:

la dottrina agostiniana dei due diversi regni si trovera fino al giorno del giudizio
sempre di nuovo davanti a questo doppio punto della domanda che resta aperta:
Quis judicabit? Quis interpretabitur? Chi decide in concreto per I'uvomo che agisce
nellautonomia creaturale la questione di che cosa & spirituale e cosa temporale e

53 Ibidem.

100



come ci si regola nelle res mixtae, che ormai nell'interim fra la venuta ed il ritorno del
Signore formano tutta quanta lesistenza terrena di questa doppia essenza spirituale e
temporale che & l'uomo?™.

Il conflitto che si realizza nelle res mixtae &, dunque, concreto e politico e
in quanto tale impone un incontro/scontro nel quale non hanno piu senso le
sottili distinzioni sostanziali di confine mentre sorge la necessita della decisione
formale e sovrana che, almeno temporaneamente e in relazione ad una precisa
comunita storica, si incarichi di interpretare, anche teologicamente, la verita®.

> Ivi, 88.
% «Hobbes ha riconosciuto che ogni conflitto fra una competenza ecclesiastico-spirituale e
una politico-temporale diviene un conflitto politico nel momento stesso in cui ascende fino
a porre una questione di autoconservazione concreta; cosi, quel conflitto non puo essere pit
deciso con sottigliezze che distinguono lo spirituale, il temporale e il genere misto delle res
mixtae, ma solo formalmente, rispondendo cioé alla domanda formale “quis judicabit?” [...]
11 significato epocale di Thomas Hobbes sta nellaver riconosciuto, in forma concettualmente
chiara, il valore puramente politico della pretesa dellautorita spirituale alla decisione. Con
incomparabile sicurezza egli ha posto la questione da un punto di vista formale [...]. Tutti
i generi misti e tutti i metodi indiretti sono stati da lui riconosciuti come mascheramenti
o come semplicemente dilatori». C. SCHMITT, Il compimento della riforma. Osservazioni e
cenni su alcune nuove interpretazioni del Leviatano, in C. SCHMITT (a cura di), Sul Leviatano,
il Mulino, Bologna, 156-157. Ora, & necessario chiarire il senso della risposta formale alla
domanda formale: Chi giudica? Chi decide? Nel senso di Hobbes, tale formalismo non significa
‘radicale chiusura del'immanenza’ nella neutralizzazione di ogni sostanza conflittuale ma, al
contrario, proprio la necessita di una risposta formale e personale, cioé cogente e storicamente
determinata, ad una domanda epocale di governo e ordine, manifesta I'apertura del sistema
hobbesiano alla criticita ‘politica’ della decisione statuale che si pone si come onnipotente ma
solo in uno spazio determinato dall'unita comunitaria rappresentata e per un tempo limitato.
Rimane cosi impregiudicato il ruolo della trascendenza che viene enucleato nellenunciato
destabilizzante ogni potere mondano: “Gesu ¢ il Cristo”. Tale Verita non & piu interpretabile
univocamente dalla Chiesa come potere mondano e, cosi, si desacralizza la mediazione storica
tra finito e infinito. Lintervento “assoluto” del Leviatano e il suo monopolio mortale della
“veritd” conserva del nesso teologico-politico, al di fuori di facili derivazioni legittimistiche,
la funzione necessaria di ordine, strumentale alla sicurezza dellindividuo. La forza
rappresentativa (rappresentazione che presuppone sempre lassenza del rappresentato) del
personalismo giuridico che mette in discussione la totale immanenza del sistema. Lassenza
di Dio, la Trascendenza del significato ultimo, mitiga la deriva tecnicistica e automatica: «A
questa radicale chiusura dell'immanenza, che costituisce il principio fondamentale dellepoca
moderna [...] non & tuttavia possibile ridurre la dottrina di Hobbes [...]. Mentre infatti 'ideale
della neutralizzazione ¢ quello di trasformare I'intero ordinamento giuridico in una procedura
in grado di decidere ogni caso per automatismo, la questione del “Chi giudica?” domina
tutta la dottrina di Hobbes e costruisce un potente antidoto contro la riduzione a tecnica.
Nonostante la ricerca di precisione matematica, il suo sistema non puo infatti essere risolto

101

STUDI E APPROFONDIMENTI



LLNIWIANOAOdddV 4 IdN.LS

Tale conflitto ha prodotto, per Schmitt, tanto la profonda razionalitd
giuridica del diritto canonico, quanto il decisionismo proprio dell'unita politica
statuale.

Entrambi gli approdi sono, come tali, commistioni profane di spirituale e
temporale, di trascendenza e immanenza.

Tali approdi costituiscono, pero, 'ultima parola possibile?

Sicuramente ricadono nell'ambito delle penultime cose, dell'interim, e come
tali costituiscono risposte decisive a precise istanze storiche di ordine e di
sicurezza.

Le vicende storiche umane, interpretate come bisognose di ordine e
rappresentazione politica, sono, per cio, “risolte” dall'intervento sovrano? Si
appagano nella posizione della norma/normalita?

Da un punto di vista autenticamente cristiano, cio¢ dialettico, dualistico e
conscio del vuoto di senso proprio delle costruzioni umane, non potremmo
rispondere altro che no.

La formalizzazione giuridica non basta a pacificare il conflitto; altrimenti
argomentando, infatti, le due citta si somiglierebbero in toto (come vorrebbe
I'Eusebio petersoniano) nel rispecchiamento affine delle due Gerusalemme.

Lanalogia, invece, ¢ tale solo nella periferia impura che segna il loro vicinato
destinato al conflitto di competenza fino alla fine dei tempi.

Da un punto di vista prettamente teologico pacificare il conflitto nella
accettazione “culturale” della confusione totale degli ambiti, risolvibile
dallespressione cogente di decisioni interpretative, significherebbe
disconoscere che il divino resta sempre al di la, presente nella coscienza e
nella Rivelazione, ma non pienamente fuso con il mondo:

fra questi estremi della coscienza molteplice o ridotta, dellamicizia o dellodio
e dell'indifferenza per il mondo, fra questi estremi che si trovano all'interno
dellopposizione fra Dio e il mondo, fra divino e vita, la chiesa cristiana ha
continuamente oscillato; ma ¢ contrario al suo carattere essenziale trovare pace in un
viva impersonale bellezza, ed & suo destino che chiesa e stato, culto e vita, pieta e virtu,
agire spirituale e agire mondano giammai possano fondersi in uno®.

né in scientismo né in naturalismo né in funzionalismo, ma conserva una forte impronta di
“personalismo giuridico” [...]. Ma cio significa che il sistema giuridico, per quanto largamente
autosufficiente, riposa su un punto archimedico extragiuridico, nel quale il diritto fuoriesce
da se stesso e si apre a una dimensione ulteriore, con il che anche la soluzione di Hobbes
si dimostra essere “frutto di unepoca specificatamente teologico-politica’». M. SCATTOLA,
Teologia politica, il Mulino, Bologna 2007, 168-169.
* G.W.E. HEGEL, Lo spirito del cristianesimo ed il suo destino, in E. Mirri (a cura di), Scritti
teologici giovanili, Guida, Napoli 1977, 479.

102



Questa “impossibile fusione” rispecchia, nell'analisi del giovane Hegel,
la perdurante doppia natura, irriducibile a sintesi, del Maestro risorto nella
sua speciale singolarita che contiene, per il fedele, la contraddizione della
commistione del Gesu glorificato e del Gesu storico: la contraddizione di
finito ed infinito, di singolare e universale.

In tale contesto esperienziale della relazione con il divino rappresentato
dalla seconda Persona, dal Dio-uomo, la separazione dei due ambiti acquista
una doppia valenza che lo Hegel maturo declinera nel senso dell’infelicita
della coscienza religiosa.

F fortificato, quindi, l'aspetto della trascendenza e la singolarita effettuale
in cui si & posto il divino non & comprensibile come conciliazione di finito
e infinito ma si contrappone con ancora maggior forza — con la forza del
paradosso potremmo dire - alla singolarita mondana del credente:

in effetti, avendo l'intrasmutabile assunto una figura, il momento dell’al di Ia non
solo & rimasto, ma anzi & addirittura rafforzato; giacché se, da una parte, mediante
la forma delleffettivitad singola questo momento sembra sia stato avvicinato alla
coscienza singola, esso, daltra parte, le sta di contro come un impenetrabile Uno
sensibile con tutta la crudezza di una realta effettuale”.

Riassunto:

Sia Schmitt che Peterson fanno proprio l'insegnamento di Kierkegaard: la verita eterna
nasce nel tempo attraverso il paradosso di Cristo. Cio che divide i due pensatori cattolici ¢ la
conseguenza di tale verita: per Schmitt, I'incarnazione significa che il tempo ¢ la dimensione
di possibile spiritualizzazione dell’'uomo, una spiritualizzazione che si attua — nell'assenza
ed in attesa della Parusia - attraverso la mediazione e il governo dellautorita; per Peterson,
invece, & leterno il punto di partenza e di arrivo di ogni riflessione sulla presenza/
assenza di Dio nella Storia e, per cid, la pretesa di governo della teologia politica, nella sua
commistione eterodossa di sacro e di profano, & da rigettare quale deviazione dalla purezza
del puro teologico. In cid, Peterson declina in senso nettamente metastorico il pensiero di
Kierkegaard, affermando “Iinfinita differenza qualitativa” del tempo e delleternita mentre
la posizione di Schmitt riconosce la complementarieta dei termini della relazione che si
appalesa, comunque, come relazione di forme e non di sostanze e, quindi, squisitamente
tragica. Una vera e propria frattura che richiede un “salto” non garantito da una verita/
certezza razionale. La distanza, la frattura, trova comunque - per entrambi i pensatori -
una (im)possibile e contingente soluzione nellambito di quelle res mixtae, negli ambiti di
confine tra immanenza e trascendenza, nelle quali entra in gioco - di fatto - la decisione
umana, la responsabilita personale: & la scelta politica radicale del cristiano - incarnata dalla
figura delPapostolo martire che decide di discriminare tra Kdysar e Kyrios - a confermare il
nesso teologico politico e a “salvare” il mondo, la concretezza, dal flusso escatologico.

571d, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1963, 2 voll., I, 165-166.
103

STUDI E APPROFONDIMENTTI



LINAWIANOJ0OdddV 9 IdN.LS

Parole chiave:
Teologia politica — Leviatano - secolarizzazione — monoteismo - ortodossia — autorita -
escatologia

Summary:

Both Schmitt and Peterson make Kierkegaard’s teaching their own: the eternal truth
is born in time through the paradox of Christ. What divides the two Catholic thinkers
is the consequence of this truth: to Schmitt, the incarnation means that time is the
dimension of man’s possible spiritualization, a spiritualization that takes place — in the
absence and while waiting for the Parousia - through the mediation and government
of the authority; to Peterson, instead, the starting and objective point of any reflections
on God’s presence/absence in History is the eternal and, therefore, the political
theology’s claim to govern, in its heterodox mixture of sacred and profane, should
be rejected as a deviation from the purity of the pure theological. In this, Peterson
inteprets Kirkegaard’s thought in a markedly meta-historical sense, by affirming “the
infinite qualitative difference” between time and eternity, while Schmitt’s perspective
acknowledges the complementarity of the terms of this relation which, however,
reveals itself as a relation of forms and not of substances and, therefore exquisitely
tragic. A real and proper fracture that requires an unsecured “jump” from a rational
truth/certainty. The distance, the fracture, however, finds - for both thinkers - an
(im)possible and contingent solution under those res mixtae, in the border context
between immanence and transcendence, in which - in fact — the human decision,
the personal responsability comes in: it is the Christian’s radical political choice —
incarnated in the figure of the martyr apostle who decides to discriminate between
Kdysar and Kyrios — which confirms the theological-political link and which “saves”
the world, the concreteness from the eschatological flow.

Key words:

Political theology - Leviathan - seculatisation — monotheism - orthodoxy - authority
- eschatology.

104



